

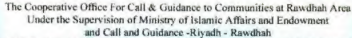


# نذر، نياز اور دُعا كى قبُوليت

تأليف عبدالعزيز بن عبدالله بن باز رحمه الله

# إقامة البراهين

على حكم من استغاث بغير الله أو صدق الكهنة والعرافين



Tel. 2492727 - fax.2401175 E.mail: mrawdhah@hotmail.com P.O.Box 87299 Riyadh 11642

# مررونباز اور دعانی فبولیت



"ماکیف عبَدالعزرزین عبداللّه بن باز

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### عرض ناشر

الله جل شانه کی توحید کا اقرار اور قلب و روح کی گرائیوں سے اس یر ایمان لانا ہر مسلمان کا فریضہ اولیں ہے۔ تحلیق کائنات اور بالخضوص اشرف المخلوقات بن نوع انسان كي تخليق كا مقييد اولي' بھي یں ہے کہ خدائے واحد کی حاکمیت مخلوق کے ذریعے تسلیم کروائی حائے، کو کہ اللہ وحدہ لاشریک کو قطعی اس کی احتیاج نہیں ہے۔ تاہم یہ فرض بندے پر عائد کیا گیا ہے کہ وہ ہر کمحہ صرف اللہ ہی کا عبادت گزار ہو اور اس کو اینا معبود تصور کرے۔ دنیا میں پیغمبروں کا نزول بھی اس مقصد کے تحت ہوا حق کہ خاتم النبیتن حضرت محمد ﷺ کی بعثت کا مقصود اول بھی اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کو قائم کرنا اور انسانوں کے خود ساختہ معبودوں کو یاش یاش کرنا تھا۔۔ غیر اللہ کی عبادت کا تصور عقیدہ توحید کو دھندلادیتا ہے اور انسان کے ایمان و ایقان کو کفر کی پستیوں میں دھکیل دیتا ہے۔ خدا کی وحدانیت مسلمان کے لیے ایک الیا آئینہ شفاف ہے جو بدعات و شرک کی ذرا ی گرد کا بھی متحل نہیں ہوسکتا۔ لیکن افسوس مد افسوس که آج مسلمانوں کی ایک کثیر جماعت کا آئینہ توحید شرک و

بدعات کے غبار سے آلودہ ہے اور وہ ای کو اپنے لیے ہدایت کا سرچشمہ مقور کرتی ہے۔

تاہم یہ خوشگوار امر ہے کہ علمائے حق نے ہمیشہ شرک و بدعات کے خلاف جماد کیا اور کتاب و ست کی روشنی میں دین حق کی توضی و تصریح فرمائی۔ انہی علمائے حق میں سے شخ عبدالعزیز بن عبدالله بن باز کا نام بھی ایک اہم حیثیت کا حامل ہے۔ انہوں نے عقیدہ توحید اور شرک و بدعت کے درمیان حد قاصل قائم کرتے ہوئے کتاب الله اور سنت رسول الله کی روشنی میں دین حدی کی تشریح و ترجمانی کی اور اس سلسلے میں انہوں نے تین رسالوں پر مشتل مجموعہ اقامة المبراهین عربی زبان میں تحریر فرمایا۔

مکتبد دارالسلام اپنی سابقہ روایت کے پیش نظر مجبوعہ ھڈا کا اردو ترجمہ شائع کررہا ہے، اس ادعا کے تحت کہ اس کے مطالعے سے جمارے مسلمان بھائی دین اسلام کے راست عقائد کی تنہیم میں بھر پور مدد حاصل کر سکیں گے۔ انشاء اللہ العزیز۔

خادم کتاب و سنت عبدالمالک مجابد (مدیر مسئول)

#### تقديم

سب قسم کی تعریف اللہ کے لیے سزاوار ہے. اور اللہ کے رسول پر، آپ کے صحابہ پر اور جو بھی آپ کو دوست بنائے سب پر صلواۃ و سلام ہو.

اما بعد: چونکہ عقیدہ توحید ہی وہ بنیاد ہے جس پر محمد بن عبداللہ، آپ پر بہترین رحمیں اور پاکیزہ سلامتی ہو، کی دعوت قائم ہے۔ اور یہ بنیاد حقیقتاً تمام رسولوں کی جو لان گاہ ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً وَّسُولًا إَنِ اعْبُدُوااللهَ وَاجْتَنِبُواالطَّاغُوتَ

اور ہم نے ہر امت میں رسول بھیجا تاکہ وہ لوگ اللہ کی عبادت کریں اور غیر اللہ کی حکمرانی سے بچیں.

اور اس دعوت پر پختہ عزم کا تقاضا مختلف قسم کی بدعات و اباطیل سے جنگ ہے۔ کیونکہ ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے دین میں سوچ بچار کرے اور شریعت اسلامیہ کے مطابق اللہ تعالیٰ کی عبادت بجالائے.

اس امت کے اسلاف میں سے پہلے مسلمان اپنے دین کے معاملہ میں ہدایت پر تھے۔ کیونکہ ان کے اعمال بلکہ تمام معاملات قرآن کریم اور سنت مطہرہ کے مطابق ہوا کرتے تھے۔

پھر جب مسلمانوں کی اکثریت اپنے عقائد و اعمال میں اس سیدھی راہ، یعنی کتاب و سنت کی راہ سے ہٹ گئی تو ان کے عقائد، مذاہب، سیاست اور احکام کے لحاظ سے کئی فرقے بن گئے۔ اس انحراف کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان میں بدعات، اباطیل اور شعبدہ بازی کو فروغ حاصل ہوا۔ جس سے اعدائے اسلام کو اسلام اور مسلمانوں پر طعنہ زنی کی راہ مل گئی۔

علمائے اسلام اپنی تالیفات میں ان پرانی اور نئی بدعات سے ڈراتے رہے۔ انہیں اہم تالیفات میں سے ایک کتاب اقامة البراهین ہے جو سماحۃ العلام الشخ عبدالعزیز بن عبداللہ بن باز نے لکھی ہے جو درج ذیل مین رسالوں کے مجموعہ پر مشتمل ہے:۔

- (۱) نبی صلی الله علیه وسلم سے استغاثه کا حکم
- (۲) جنول اور شیطانوں سے استغاثہ اور ان کے لیے نذروں کا حکم.
  - (r) بدعیه اور شرکیه اوراد و وظائف کو معمول بنانے کا حکم.

اور ریاست سعودی عرب، جو اس خطہ میں اسلامی دعوت کا جھنڈا سنجھالے ہوئے ہے۔ آپ کے سامنے یہ تمینوں رسائل پیش کررہی ہے تاکہ وہ بھی بدعات و خرافات سے جنگ میں حصہ لے سکے اور متوازن نقافت اور اسلام کے حقیقی فہم کو بلند کر کے۔

ہم اللہ بلند و قادر سے دعا کرتے ہیں کہ اس رسالہ سے اس کے بندوں کو فائدہ پہنچے و صلی اللہ علیٰ نبینا محمد و آلہ وصحبہ وسلم.

### لبم الله الرحمٰن الرحيم

#### پہلا رسالہ

ہر طرح کی تعریف اللہ کو سزاوار ہے۔ اور رسول اللہ پر، آپ کی آل پر، آپ کی آل پر، آپ کے ال پر، آپ کے سحابہ پر اور جو بھی آپ کی ہدایت سے ہدایت پائے، سب پر صلوہ و سلام ہو۔

اما بعد: مجتمع کویتی کے تعیقہ شمارہ نمبر ۱۵ مورخہ ۱۹ - ۴ - ۱۳۹۰ هم میں "فی ذکری المولد النبوی الشریف" کے عنوان کے تحت چند اشعار شائع ہوئے جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاثہ ، ابنی امت کو سنجمالا دینے ، اس کی مدد کرنے اور اس تفرقہ و اختلاف سے نجات دلانے کے کئے تھے۔ یہ تفرقہ و اختلاف اس امت میں پڑا جس کا نام کبھی آمنہ (امن والی) تھا ان اشارہ کردہ اشعار میں سے چند قابل ذکر یہ ہیں:-

اے اللہ کے رسول! اس جان کو سنبھالا دیجیے.

جو جنگ کی آگ بھڑکا رہا ہے اور جو بھڑکائے اسے اس لپیٹ میں لے لیتا ہے.

اے اللہ کے رسول! اس امت کو سنبھالا دیجیے.

جس کی رات کا سفر شک کے اندھیروں میں لمبا ہوگیا ہے۔ اے اللہ کے رسول! اس امت کو سنبھالا دیجے. جس کی رونق افسوس کی ہلاکتوں میں ختم ہوگئی ہے۔ تا آنکه بون کها:-

اے اللہ کے رسول! اس امت کو سنبھالا دیجے.

جس کی رات کا سفر شک کے اندھیروں میں لمبا ہوگیا ہے۔

آب امت کی جلد مدد کیجے جیسا کہ آپ نے بدر کے دن مدد کی تھی جب الله تعالى كو تكارا تها.

تو تمزوري شاندار فتح مين تبديل هو گئي.

کونکہ اللہ تعالیٰ کے نشکر ایے ہیں جنہیں تو دیکھ نہیں سکتا.

(الله اكبر) تحرير كرنے والے نے اپنی نداء اور استغاثہ كو اس انداز سے رسول اللہ علیہ وسلم پر پیش کیا اور مطالبہ کیا کہ وہ جلد از جلد امت کی مدد کو مہنچیں اور اسے سنجالا دیں. جیسے وہ اس بات کو بالکل بھولے ہوئے تھا یا اس سے جابل تھا کہ مدد توصرف اللہ اکیلے کے ہاتھ میں ہے. یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم یا مخلوقات میں ہے کسی بھی دوسرے کے ہاتھ میں نہیں ہے. چنانچہ اللہ سمانہ و تعالیٰ نے اپنی كتاب مبين مين فرمايا :- ومنا النَّعُوُ إلا مِنْ عِنْدِ اللهِ الْعَوْرُ الْحَيْدِ الْعَالِمُ الْعَوْرُ الْحَيْدِ فَ اور مدد تو الله غالب حکمت والے ہی کے پاس ہے. نه فرالد.

اِن يَنْصُوْكُو اللهُ فَلَا قَالِ اللَّهُ وَان يَعُدُ اللَّذِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَان اللَّهُ عَمْ بِر غالب نهي آسكتا اور اگر الله تمهاری مدد کو پہنچ گا۔ تمہیں رسوا کرے تو اور کون ہے جو اس کے بعد تمهاری مدد کو پہنچ گا۔ اور یہ بات صریح حکم اور اجماع سے معلوم ہوچکی ہے کہ الله تعالیٰ نے خلقت کو اس لیے پیدا کیا کہ وہ اس کی عبادت کریں. اور رسول بھیجے اور کتابیں نازل کیں تاکہ اس عبادت کی وضاحت کریں اور اس کی طرف دعوت دیں . جیسے کہ الله تعالیٰ نے فرمایا:۔

وَمَاخَلَقَتُ الْمِنَ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيَعَيْدُ وَنِ

اور میں نے جتوں اور انسانوں کو محض اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں.

نیز فرمایا:- وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِی كُلِّ اُمَّةِ دَّرَمُولًا آنِ اعْبُدُوااللّهُ وَالْبَتَوْبُواالطّانْخُوتَ اور ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا تاکہ وہ اللہ کی عبادت کریں اور غیر اللہ کی حکمرانی ہے بچیں.

نيز فرمايا:-

وَمَا اَرْسَلْنَامِنُ مَّبُلِكَ مِنْ دَّسُولِ اِلْانْوَى اِللَّهُ اِللَّهِ اِلْآانَا فَاعْبُدُونِ<sup>©</sup> اور آپ نے پہلے ہم نے جو بھی رسول بھیجا اسے ہم یمی وہی کرتے رہے کہ میرے سوا الہ 'نہیں لہٰذا میری ہی عبادت کرو.

نيز فرمايا:-الآري الحكمت الله توفيسك من لكن عَكِيْهِ وَعِيْدِينَ الْكُنْ اللهُ الل

اس کتاب کی آیات کو محکم بنایا گیا ہے ، کھر حکیم و خبیر کی طرف سے اسے کھول کر بیان کیا گیا ہے کہ اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کرنا۔ میں اللہ کی طرف سے تمہارے لئے ڈرانے والا اور خو پنجبری دینے والا ہول ان آیات محکمات میں اللہ سمانہ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ جن و انس کو محض اس لیے پیدا کیا گیا ہے کہ وہ اس وحدہ لا شریک کی عبادت کریں. نیزیہ وضاحت کی کہ اللہ کے رسولوں کو، ان پر صلوٰۃ و سلام ہو ، اس عبادت کے حکم ، اور اس کے مخالف کی نہی کے لیے بھیجا. ، مر یہ بھی خبر دی کہ اس کتاب کی آیات کو محکم بنایا گیا ہے ، معر اسے کھول کر بیان کیا گیا ہے۔ تاکہ اللہ کے سوا کسی دوسرے کی عبادت نه کی جائے اور عبادت کا مطلب اللہ تعالیٰ کی توحید اور اس کے اوامر کو بجالانے اور اس کی نواہی کو چھوڑنے کے ذریعہ اس کی اطاعت ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے بہت ہے آیات میں انہی باتوں کا حکم ريا ب. مثلاً الله تعالى كابيه ارشاد:-

وِمَا أَيُووُوٓ اللَّالِيعَبُ لُوااللَّهَ مُخْلِصِتْنَ لَهُ الدِّينَ لَاحْتَفَآهُ

ان کو حکم تو یمی ہوا تھا کہ اخلاص عمل کے ساتھ یکسو ہوکر اللہ کی عبادت کریں.

نيز فرمايا: - وَقَطْى رَبُّكِ ٱلْاَتَّمْدُ وُالْآلِالَّايَّاهُ

اور تیرے پروردگار نے فیصلہ کردیا ہے کہ تم صرف اس کی عبادت کرنا۔ نیز فرمایا: - فَاعْرِیا الله مُعْلِصًالَهُ الدِّیْنَ اللهٔ الدِّیْنُ الْخَالِصُ

الله علام الله على عبادت كرو. ويكهو عبادت خالصة الله بي كے الله عبادت الله عبادت الله الله عبادت ا

ليے ہے۔

اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں جو سب اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ خالصة الله اکیلے کی عبادت کرنا اور الله کے سوا ابنیاء وغیر ہم کی عبادت کو چھوڑنا واجب ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ دعاء عبادت کی اہم قسم اور سب قسموں کی جامع ہے۔ لہذا خالصة الله اکیلے کو ہی یکارنا واجب ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:۔

فَادُعُو اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْكِرَةَ الْكَغِرُونَ ®

الله کو خالص کرکے پکارو. عبادت الله ہی کے لیے ہے، خواہ یہ بات کافروں کو بری ہی گئی ہو.

نيز فرمايا - قَالَتَ الْمُسْلِحِدَ لِللَّهِ فَلَاتَدُمُ عُوَّامَعُ اللَّهِ اَحَدُاكُ

اور مسجدیں اللہ ہی کے لیے ہیں لہذا اللہ کے ساتھ کسی اور کو مت پکارو. اور یہ آیت تمام مخلوقات کو عام ہے خواہ وہ انبیاء ہوں یا کوئی اور ہوں. کیونکہ احدا گا لفظ نکرہ ہے اور نہی کے سیاق میں ہے. گویا وہ اللہ سکانہ کے سوا ہر ایک چیز کو عام ہے. نیز ارشاد باری ہے:۔ وَلَاتَكُ مُ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكُ وَ لَا يَضْرُكُ

اور اللہ کے سوا کسی کو مت پکارہ جو نہ تمسیں کچھ فائدہ دے سکتا ہے نہ تمسیں کوئی دکھ پہنچا سکتا ہے.

اور یہ خطاب بی صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہے. اور یہ تو معلوم ہے کہ اللہ سمانہ نے آپ کو شرک سے محفوظ رکھا ہے. اس سے مراد صرف یہ ہے کہ اس سے دو مروں کو ڈرایا جائے. نیز ارشاد باری ہے:-

فَلْنَ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الطَّلِيمِينَ ﴿ مَا الْعَلَيْمِينَ ﴿ مَا اللَّهِ مِنْ الْعُلِيمِينَ ﴿ مَ

چھر جب آدم علیہ السلام کی تمام تر اولاد کے سردار کا یہ حال ہو کہ اگر وہ اللہ کے سوا کسی دوسرے کو پکارے تو ظالموں سے ہوجائے، بھر اگر کوئی دوسرا پکارے تو اس کا کیا حال ہوگا. اور ظلم کا نفظ جب مطلقاً آئے تو اس سے مراد شرک اکبر ہوتی ہے. جیسا کہ اللہ سمانہ نے فرمایا:۔ وَالْکُلِیْمُونَ ہُمُوالطَّلِیْمُونَ ﴾

اور کافر ہی طالم ہیں.

نيز فرمايا: - إنَّ التِّمْولُو كَظُلُوْ عَظِلَوْ هَ

بلاشبہ شرک ہی بڑا ظلم ہے۔

گویا ان آیات اور ان کے علاوہ دوسری آیات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ کے سوا دوسری چیزوں کو، خواہ وہ فوت شدہ لوگ ہوں، یا درخت ہوں یا بت وغیرہ ہوں، پکارنا اللہ عزو جل کے ساتھ شرک ہے اور یہ اس عبادت کے منافی ہے جس کی خاطر اللہ تعالیٰ نے جنوں اور انسانوں کو پیدا کیا. اور اس بات کی وضاحت اور اس کی طرف دعوت دینے کے لیے رسول بھیج اور کتابیں نازل فرمائیں. اور یمی لا اللہ الا اللہ کا معنی ہے۔ گویا اس کا معنی ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں. اور یہ بات غیر اللہ کی عبادت کی نفی کرتی اور اسے اللہ اللہ اکیلے کے لیے ثابت کرتی ہے۔ اللہ سمانہ فرماتے ہیں:۔

دْلِكَ بِإِنَّ اللهَ هُوَالْحَقُّ وَلَقَ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ

یہ اس کیے کہ اللہ ہی برحق ہے اور اس کے سوا جھے بھی یہ لوگ یکارتے ہیں وہ باطل ہے.

اور یمی بات دین کی اصل اور ملت کی بنیاد ہے اور اس اصل کی صحت کے بعد ہی کوئی عبادت صحیح ہو سکتی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:- وَلَقَدُ أُوْمِی اَلِیْكَ وَ إِلَى الّذِیْنَ مِنْ مَبْرُكِ اَلِیْكَ اَلْمُورُکْتَ

ر معد الروي روي المورد والم المورد من المورد

آپ کی طرف اور آپ سے پہلے لوگوں کی طرف یمی وی کی گئی کہ اگر آپ شرک کریں گے تو آپ کے عمل برباد ہوجائیں گے اور آپ زیاں کاروں سے ہوجائیں گے.

نيز الله نے فرمايا:- وَلَوْ أَشُرَكُوْ الْخَيْطَ عَنْهُمْ مِمَّا كَانُوْ اِيعُمَلُونَ ا

اور اگر وہ شرک کرتے تو ان کے سب اعمال برباد ہوجاتے۔ اور دین اسلام دو بڑی اصلوں پر مبنی ہے. ایک یہ کہ اللہ اکیلے کے سوا کسی کی عبادت نہ کی جائے اور دوسرے یہ کہ اللہ کے نبی اور رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کے مطابق عبادت کی جائے اور يمى اس شهادت لا اله الا الله وان محمداً رسول الله كا معنى ہے. لهذا جو شخص مردول كو يكارے خواه وه نبي بول يا كوئي اور بول. يا بنوں کو یا درختوں، پھروں یا ان کے علاوہ مخلوقات میں سے کسی کو لکارے یا ان سے فریاد کرے یا قرمانیوں اور نذرانوں کے ذریعہ تقرب چاہے یا ان کے لیے نماز گزارے یا سجدہ کرے تو بلاشہ اس نے اللہ کے سوا انہیں رب بنا لیا اور اللہ سمانہ کا شریک بنایا. اور یہ اس اصل کے مخالف اور لا الہ الا اللہ کے معنی کے منافی ہے. جیسے کوئی تخض دین میں نیا کام کرے جس کی اللہ نے اجازت نہیں دی تو اس پر محمدرسول الله (صلی الله علیه وسلم) کی شهادت کے معنی متحقق نهیں ہوئے، چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:-

وَقَدِمْنَا اللَّ مَاعَمِهُ وَامِنْ عَبَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَّنَتُورًا ﴿
جَوَ كَامِ انْهُولَ نِنْ كَيْ مُولَ فَكَ مُهُمَ ان كَى طَرِف برطس كَ تو انهيں
اڑتا ہوا غبار بنادیں گے.

اور یہ اعمال اس شخص کے ہوں گے جو اللہ عزو جل کے ساتھ

شرك كى حالت ميں مرا ہو، يا ايے بدعى اعمال جن كى الله تعالىٰ نے اجازت نميں دى. گويا ايے اعمال قيامت كے دن اڑتا ہوا غبار بن جائيں گے. كيونكه وہ شريعت مطهرہ كے موافق نه تقے. جيسا كه نبى صلى الله عليه وسلم نے فرمايا ہے:-

«من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد».

جس شخص نے ہمارے اس امر (شریعت) میں کوئی نیا کام نکالا جو پہلے بنہ تھا تو وہ کام مردود ہے.

اس حدیث کی صحت پر سیخین کا اتفاق ہے۔ اور یہ مراسلہ نگار اپنی
فریاد اور دعاء کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف متوجہ
ہوا اور رب العالمین سے اعراض کیا جس کے قبضہ قدرت میں مدد،
نفع اور نقصان ہے جو کی دوسرے کے ہاتھ میں نہیں۔ اور اس میں
کوئی شک نہیں کہ یہ بہت براا ظلم اور غلیظ قسم کا شرک ہے جبکہ اللہ
تعالیٰ نے محض اس (اللہ) سے دعا کا حکم دیا ہے اور یہ وعدہ کیا ہے
کہ جو اسے پکارے گا، وہ اس کی دعا قبول فرمائے گا اور یہ بھی دھمکی
دی ہے کہ جو شخص اس بات سے تکبر کرے گا وہ اسے جہنم میں
داخل کرے گا. جنانچہ فرمایا:۔

وَقَالَ رَجُكُوادُغُونَ أَنَّ اَسُنَتَعِبُ لَكُومِ إِنَّ الَّذِيْنَ يَسْتَكِيُرُونَ عَنْ عِبَادَ إِنَّ سَيَدُخُلُونَ جَهَرَ دَاخِورُنَ فَ

اور تمہارے پروردگار نے فرمایا. مجھے یکارو میں تمہاری دعا قبول کروں گا. بلاشبہ جو لوگ میری عبادت سے تکبر کرتے ہیں وہ ذلیل و خوار ہو کر جہنم میں داخل ہوں گے.

اس آیت میں دَاخِویْنَ کا معنی زبردست اور ذلیل ہے. یہ آیت کریمہ اس بات یر دلالت کرتی ہے کہ دعا عبادت ہی ہوتی ہے۔ نیز اس بات پر بھی کہ جو شخص اس سے تکبر کرے اس کا مٹھکانا جہنم ہے یہ تو اس شخص کا حال ہے جو اللہ سے دعا کرنے سے تکبر کرے. اب جو شخص دعا ہی کی دو سرے سے کرے اور اللہ سے اعراض کرے اس كاكيا حال موكا. جبكه الله سحانه قريب ب، دعا قبول كرنے والا ہے، ہر چیز کا مالک اور ہر چیز پر قادر ہے. جیسا کہ ارشاد باری ہے:-

> وَإِذَا سَأَلَكَ عِمَادِي عَنِي فَإِنْ قَرِيْكُ الْجِيْبُ دَعُولُا اللَّهِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِينُهُ إلى وَلْيُؤْمِنُوا بِنَ لَعَكَهُ وَرَيْشُكُ وَنَ @

جب میرے بندے آپ سے میرے متعلق یوچھیں تو انہیں بلا دیجیے کہ میں قریب ہی ہوں. جب بھی مجھے کوئی پکارنے والا پکارتا ہے تو میں اس کی پکار کا جواب دیتا ہوں. لہٰذا انہیں چاہیے کہ وہ میرا حکم

مانیں اور مجھ پر ایمان لائیں تاکہ وہ راہ ہدایت پر آئیں.

اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے سمجے حدیث میں خبر دی ہے کہ دعا ہی عبادت ہے. اور آپ نے این چیا زاد عبداللہ بن عباس رضی اللہ

#### عنهما ہے فرمایا:

«احفظ الله يحفظك احفظ الله تجده تجاهك إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله» [أخرجه الترمذي وغيره].

الله تعالى كو ياد ركه. الله تجه ياد ركه كا، تو ات اين سامن يائ كا. جبِ تجھے سوال کرنا ہو اللہ ہی سے سوال کر اور جب تجھے مدد در کار ہو تو اللہ ہی ہے مدد ماگ۔

اس حدیث کو ترمذی وغیرہ نے روایت کیا ہے، نیز آپ نے فرمایا:-«من مات وهو يدعو لله ندّاً دخل النار» [رواه البخاري]. جو شخص اس حال میں مراکہ اللہ کے ساتھ کسی شریک کو یکارتا تھا

تو وہ دوزخ میں داخل ہوگا. اس حدیث کو بخاری نے روایت کیا. نیز صحیحین میں ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے بوچھاگیا "سب سے بڑا گناہ کونسا ہے؟" تو آپ کے فرمایا: رأن تجمل لله ندّاً وهو خلقك»

یہ کہ تو کسی کو اللہ کا مدمقابل مجھے جبکہ اسی نے تجھے پیدا کیا ہے۔ اور ندسکا معنی نظیر اور مثیل ہے۔ لہذا جو شخص اللہ کے سواکسی کو یکارے یا اس سے فریاد کرے یا اسے نذرانہ پیش کرے یا اس کے لیے قربانی کرے یا عبادت کی کوئی بھی قسم اس کے لیے بجا لائے تو اس نے اس کو اللہ کا مد مقابل بنایا. اس سے کچھ فرق نہیں براتا کہ

وہ کوئی نبی ہو یا ولی ہو یا فرشتہ ہو یا جن ہو یا بت ہو یا مخلو قات میں سے کوئی اور چیز ہو. البتہ کسی زندہ حاضر شخص سے کسی ایسی چیز کا سوال کرنا یا اس سے مدد چاہناجس کے ظاہری اسباب موجود ہوں اور وہ اس پر قادر بھی ہو تو یہ شرک نہیں. بلکہ یہ تو عادی امور ہیں جو مسلمانوں کے لیے جائز ہیں۔ جیسا کہ موسیٰ علیہ السلام کے قصہ میں اللہ تعالى نے فرمايا: - فَاسْتَغَاثَهُ اللَّهِ يَمِن شِيْعَتِه عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهُ تو جو شخص موی علیہ السلام کے گروہ سے تھا اس نے اپنے دشمن فرین کے آدمی یر موسی علیہ السلام سے فریاد طلب کی. اور جیسا که الله تعالیٰ نے قصہ موسیٰ علیه السلام ہی میں فرمایا:-فَخَرَجَ مِنْهَاخَأُرِفُايَّتُرُقُبُ

المرجوب الموری المبال سے دارتے دارتے لکے وہ یہ دیکھ رہے تھے کہ دور رحضرت موی المبال سے دارتے دارتے لکے وہ یہ دیکھ رہے تھے کہ دور پر اور جیسے کہ انسان جنگ وغیرہ میں اپنے ساتھوں سے الیے امور پر فریاد کرتا ہے جو لوگوں کو پیش آتے ہیں اور وہ ایک دوسرے کی مدد کے محتاج ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے اپنے ہی صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ حکم دیا کہ وہ لوگوں تک یہ بات پہنچا دیں کہ وہ کسی کے نفع یہ حکم دیا کہ وہ لوگوں تک یہ بات پہنچا دیں کہ وہ کسی کے نفع نقصان کے مالک نہیں ہیں چنانچہ سورہ جن میں فرمایا:۔ فرا اِنْسَالُهُ اُمُنِانُ الْمُلْكُ الْمُونُ الْوَلْدَانُهُ اللهُ اللهُ

شریک نمیں بناتا۔ آپ کمہ دیجیے کہ میں نہ تو تمہارے نقصان کا مالک ہوں اور نہ بھلائی کا.

نیز سوره اعراف میں فرمایا:-

قُلُ لِآ اَمُلِكُ لِنَعْيِمُ نَعْعًا وَكَافَرًا لِآمَا شَاءَ اللهُ وَلَوْ كُنْتُ آعَكُو الْعَيْبَ لَاسْتَكُمَّرَتُ مِنَ الْخَيْرُ وَمَا مَسَّنِي السُّوْءُ وَأَنَ اَنَا إِلَا مَا شَكْرُكُونَ شُكِلِكُومُ مُؤْمِنُونَ ﴿

آپ کہ دیجے کہ میں تو اپنے آپ کے نفع اور نقصان کا بھی مالک نہیں گر جو کچھ اللہ چاہے اور اگر میں غیب جانتا ہوتا تو بہت ی بھلائیاں جمع کرلیتا اور مجھے کوئی برائی نہ پہنچتی میں تو صرف ان لوگوں کو خوشجری دینے والا اور ڈرانے والا ہوں جو ایمان لاتے ہیں۔ اس مضمون کی آیات بہت ہیں نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے پروردگار کے سوا نہ کی کو پکارتے تھے اور نہ فریاد کرتے تھے۔ آپ پروردگار کے سوا نہ کی کو پکارتے تھے اور نہ فریاد کرتے تھے۔ آپ بین بدر کے دن اللہ ہی سے فریاد کی اور دشمن کے مقابلہ میں مدد

چاہی اور اس معاملہ میں بہت زاری کی. آپ فرماتے تھے: "اے میرے پروردگار! جو آپ نے مجھ سے وعدہ کیا ہے وہ پورا فرمائے". تا آنکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کہنے لگے: "اے اللہ کے رسول!

اللہ آپ کو کافی ہے۔ اس نے آپ سے جو وعدہ کیا ہے وہ پورا کرے گا۔"

ای بارے میں اللہ تعالیٰ و سمانہ نے یہ آیت نازل فرمائی:-

ان آیات میں اللہ سمانہ نے ان کے استغاثہ کا ذکر کرکے یہ بتلایا کہ اس نے فرشوں کو بھیج کر ان کی فریاد کو قبول فرمالیا. پھر یہ وضاحت فرمائی کہ یہ امداد فرشوں کی طرف سے نہ تھی. اور اللہ کی طرف سے یہ امداد فرخ کی خوشخبری اور ان کے دلوں کو مطمئن کرنے کی غرض سے تھی. نیزیہ کہ کر النصر الا من عنداللہ یہ وضاحت کی غرض سے تھی. نیزیہ کہ کر النصر الا من عنداللہ یہ وضاحت فرمادی کہ یہ مدد صرف اللہ کی طرف سے تھی.

نیز سوره آل عمران میں اللہ سمانہ و تعالی نے فرمایا:-

وَلَقَنُ نَصَرَكُو اللهُ بِبُدرِ وَانْتُمْ أَذِلَهُ قَالَقُوا اللهَ لَعَكَّا فُو تَعْكُرُونَ ﴿

اور اللہ نے بدر کے مقام پر تمہاری مدد کی جبکہ تم کمزور تھے لہٰڈا اللہ سے ڈر۔تے رہو تاکہ تم شکر کرو.

اس آیت میں اللہ نے یہ وضاحت فرمائی کہ بدر کے دن اللہ ہی ان

کا مدد گار تھا اس سے معلوم ہوا کہ مسلمانوں کو اسلح، قوت اور فرشتوں نے جو مدد دی تھی، یہ سب کچھ مدد، خوشخبری اور اطمینان کے اسباب تھے، بذات خود مدد نہ تھے. بلکہ مدد تو صرف اللہ ہی کی طرف سے تھی. پھر اس مراسلہ نگار یا کسی دوسرے کے لیے یہ کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ وہ اپنی فریاد اور مدد کی طلب کے لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف متوجہ ہو اور اللہ رب العالمین سے اعراض کرے جو ہر چیز کا مالک اور ہر چیز پر قادر ہے.

بلاشبہ یہ بد ترین جمالت اور بہت بڑا شرک ہے۔ لہذا اس مراسلہ لگار یر واجب ہے کہ وہ اللہ سمانہ کے حضور سی توبہ کرے. جس کی صورت یہ ہے کہ اس سے جو گناہ سرزد ہوا اس پر نادم ہو. اور اللہ کو بزرگ سمجھتے ہوئے، اس کے لیے مخلص بن کر، اس کے حکم کو بجالاتے ہوئے اور اس کی نہی سے بیتے ہوئے آئدہ ایسا کام کبھی نہ كرنے كا پخت عمد كرے يى سي توب ہے اور معاملہ اگر مخلوق كے حق کا ہو تو توبہ میں ایک چو تھی بات بھی ضروری ہے کہ مستحق کو اس کا حق واپس کرے یا اس سے یہ حق معاف کروائے. اللہ تعالیٰ نے بندوں کو توبہ کرنے کا حکم دیا ہے اور ان سے توبہ قبول کرنے کا وعدہ فرمایا ہے جیسا کہ ارشاد باری ہے:-وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَبِيعًا اللهُ الدُومِنُونَ لَعَلَّا فِي عَلَيْهُونَ ©

اے ایماندارہ! سب کے سب اللہ کے حضور توبہ کرو۔ تاکہ تم فلاح پاؤ۔ اور نصاری کے بارے میں فرمایا:-

اَفَلاَ يَتُوْبُونَ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغُفِرُ وَنَهُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمُ

کیا وہ اللہ کے حضور توبہ نہیں کرتے اور اس سے معانی نہیں مانگتے اور اللہ تو بخشنے والا مربان ہے.

نيز فرمايا: وَاللَّذِيْنَ لَايَكُ عُوْنَ مَعَ اللهِ إِلْهَا اخْرَ وَلَا يَقْتُلُوْنَ النَّفْسَ الَّيْقَ حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزِكُونَ تَوْمَنَ تَنْفَعُلُ ذلِكَ يَلْقَ اَثَامًا ﴿ يُضْعَفُ لَهُ الْمَدَابُ يَوْمَ الْقِيمَة وَيُؤْلُنُ فِيْهِ مُهَانًا أَقَرَّلَامَنُ تَابَ وَامْنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِعًا فَأُولِ كَيْبَيِّلُ اللهُ سَيَاتَمَمُ حَسَلْتٍ وَكَانَ اللهُ عَنْدُولًا يَحْمَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْهِ مُهُانًا أَوْلِهِ لَا اللهُ سَيَاتَمِمُ حَسَلْتٍ

اور جو لوگ اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کو نہیں پکارتے نہ ہی
کسی الیمی جان کو مارتے ہیں جے اللہ نے حرام کیا ہے۔ مگر وہ جو حق
کے ساتھ ہو۔ اور نہ وہ زنا کرتے ہیں اور جو شخص سے کام کرئے اسے
اس کے گناہ کا بدلہ مل کے رہے گا۔ قیامت کے دن اس کے لیے
عذاب دگنا کیا جائے گا اور وہ ذلیل ہو کر جمیشہ اس میں رہے گا۔
مگر جو شخص توبہ کرے ، ایمان لائے اور اچھے کام کرے تو اللہ الیے
لوگوں کی برائیوں کو نیکیوں میں بدل دے گا۔ اور اللہ بخشنے والا مربان
ہے۔ نیز فرمایا:۔

وَهُوَالَذِيُ يَقْبَلُ التَّوْبُةَ عَنْ عِبَادِةٍ وَيَقَفُّوْ اعْنِ النَّبِيَالِ وَيَعْلُوْمَا تَفْعُلُوْنَ<sup>۞</sup>

وی تو ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا اور برائیاں معاف کر دیتا ہے۔ اور جو کچھ تم کرتے ہو اے وہ جانتا ہے۔

اور نبی صلی الله علیہ وسلم سے درست طور پر ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:-

«الإسلام يهدم ما كان قبله والتوبة تجب ما كان قبلها».

اسلام بہلے گناہوں کو مندم کردیتا ہے اور توبہ سابقہ گناہوں کو ختم کردیتی ہے.

ترک کے بہت بڑا خطرہ اور بہت بڑا گناہ ہونے کی بنا پر اور اس کے تحریر سے پیدا ہونے والے دھوکہ کے خوف اور اللہ اور اس کے بندوں سے خیر خواہی کے جذبہ کی وجہ سے میں نے یہ مختصر مگر جامع رسالہ لکھا ہے اور میں اللہ عزو جل سے وعا کرتا ہوں کہ وہ اسے مفید بنائے۔ اور جمارے اور سب مسلمانوں کے احوال کو درست کرے اور دین کی سمجھ عطا فرما کر ہم سب پر احسان فرمائے۔ جمیں اس پر الحسان فرمائے۔ جمیں اس پر ثابت قدم رکھے۔ جمیں اور تمام مسلمانوں کو نفس کی برائیوں اور بد اعمالیوں سے پناہ میں رکھے۔ وہ اس بات کا کارساز اور اس پر قادر ہے۔ وصلی اللہ وسلم و بارک علی عبدہ و رسولہ نبینا محمد و آلہ وصحبہ۔

## بهم الله الرحن الرحيم

#### دوسرا رساله

یه رساله عبدالعزیز بن عبدالله بن بازکی طرف سے ہر اس مسلمان کی طرف ہے جو اسے دیکھے الله تعالی مجھے اور مسلمانوں کو اپنے دین سے تمسک اور اس پر ثابت قدم رہنے کی توفیق عطا فرمائے. السلام علیکم و رحمتہ الله و برکانه.

اما بعد! مجھے بعض بھائیوں نے ان کاموں کے متعلق پوچھا جو بعض جابل کیا کرتے ہیں

جیے اللہ سمانہ کے علاوہ دوسروں کو پکارنا اور مشکل اوقات میں ان کے معاونت چاہنا، جیے جتوں کو پکارنا ان سے فریاد کرنا، ان کے لیے نذریں اور قربانی دینا اور اسی طرح کے دوسرے کام کرنا. جن میں سے ایک یہ کام ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں یا سبعة خذوہ جس سے ان کی مراد جول کے سات رئیس ہیں. یعنی اے سات سردارو! سے کام کرو، اس کی ہڈیاں توڑ دو، اس کا خون پی لو، اس کا بسروپ بھرو۔ یہ کام کرو، اس کی ہڈیاں توڑ دو، اس کا خون پی لو، اس کا بسروپ بھرو۔ اور ایک سے بات کہ بعض لوگ کہتے ہیں یا جن الظھیرة یا جن العصر

( اے ظہر کے وقت کے جن اور اے عصر کے وقت کے جن ، فلال کو بکرالو) اور یہ بات بعض جنوبی ممالک میں پائی جاتی ہے اور جو باتیں اس معاملہ سے جاملتی ہیں وہ مردول کو یکارنا ہے، خواہ وہ انبیاء ہول یا وہ صالحین وغیرہم ہوں. اور فرشتوں کو یکارنا اور ان سے فریاد کرنا یہ س کام اور ان جیسے دوسرے کام اکثر ایسے ممالک میں واقع ہورہے ہیں جو ان کاموں کو جمالت کی وجرے، اور ہم اینے سے پہلے لوگوں کی تقلید کرتے ہوئے انہیں اسلام کی طرف منسوب کرتے ہیں. ایسی یکار کے سلسلہ میں بسا اوقات بعض لوگ آرام سے یہ بات کہ دیتے ہیں کہ ایے قول ہماری زبانوں پر چردھے ہوئے ہیں. ہم نہ تو اس کا قصد کرتے ہیں اور نہ ہی الیا عقیدہ رکھتے ہیں نیز مجھ سے بہ بھی بوچھا گیا کہ جو لوگ ان اعمال میں مصروف ہوں ان سے رشتہ کرنے، کرانے، ان کی قربانی، ان پر نماز جنازہ پراھنے اور ان کے پیچھے نماز رمھنے کا کیا حکم ہے؟ نیز جو لوگ غیب کی خبریں بلانے والے لوگوں کی تصدیق کرتے ہیں. جیسے کوئی شخص یہ دعوی کرتا ہے کہ وہ محض مریض کے ان کیڑوں کو جو اس کے جسم کو چھوتے ہوں جسے یگرای، پاجامہ یا دویٹہ وغیرہ سے ہی مرض اور اس کے اساب کا پتہ لگا سکتا ہے، ایے لوگوں کے بارے میں شرعی حکم کیا ہے؟

جواب : ہر قسم کی تعریف اللہ اکیلے کو سزاوار ہے اور صلواۃ و سلام

اس پر جن کے بعد کوئی نبی آنے والا نسیں، اور اس کی آل پر اور اصحاب پر اور ان سب لوگوں پر جو تا روز قیامت ان کی راہ پر چلیں. اما بعد . الله سمانه و تعالیٰ نے تمام مخلوقات میں سے جوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ اس کی عبادت کریں، صرف ای سے دعا اور فریاد کریں اور ای کے لیے قربانی، نذریں اور باقی سب عبادات بجا لا ئیں. اسی غرض سے اللہ تعالیٰ نے رسول بھیج اور انہیں انہی باتوں کا حکم دیا۔ نیز آسمانی کتابیں نازل فرمائیں جن میں س سے بڑی کتاب قرآن کریم ہے۔ جو اسی چیز کی وضاحت کرتی، اس کی طرف دعوت دیتی اور لوگوں کو اللہ کے ساتھ شرک اور غیر اللہ کی عبادت سے ڈراتی ہے. یہی بات اصل الاصول اور دین و ملت کی اساس ہے اور یہی لا الله الا الله کی شهادت کا مفهوم ہے جس کا معنی یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں. گویا یہ کلمہ غیر اللہ کی الوہیت (اور یهی عبادت ہے) کی نفی کرتا اور ماقی سب مخلوقات کو چھوڑ کر اللہ اکیلے کی عبادت کو ثابت کرتا ہے اور اس پر کتاب و سنت سے دلائل بے شمار ہیں. مثلاً الله تعالی فرماتے ہیں:-

وَمَاخَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسُ إِلَّالِيَعَبُكُ وُنِ۞

اور میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ میری عبادت کریں.

نيز فرمايا: - وَقَطَى رَبُّكَ الْاَتَّعَبُدُوْ الْآلَايَّاهُ

اور تمهارے پروردگار نے یہ فیصلہ کردیا ہے کہ تم صرف ای کی عبادت کرنا.

نيز فرمايا: - وَمَا أَمُووُ آلِلالِيَعْبُ لُواالله عُولِصِيْنَ لَهُ الدِّينَ

اور انہیں حکم تو یمی دیا گیا تھا کہ انطلاص عمل کے ساتھ یکسو ہو کر ای کی عبادت کریں. نیز فرمایا:-

وَ قَالَ رَبُكُوُ ادْعُونَ آلَسُنَّهِ بُ لَكُوْ اِلَّ الَّذِيْنَ يَسُتَكِبُرُوْنَ عَنُ عِبَادَ بَيْ سَيَدُ عُلُوْنَ جَهَتُمُ دَاخِدِيْنَ ۞

اور تمہارے پروردگار نے فرمایا: مجھے پکارو میں تمہاری پکار کو قبول کروں گا (نیز فرمایا) جو لوگ میری عبادت سے تکبر کرتے ہیں عنقریب ذلیل ہوکر جہنم میں داخل ہوں گے.

نيز فرمايا: - وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنَّ قِرِيْكُ إِجْدِيْكُ مَعْوَةُ الدَّاجِ إِذَا

دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيْبُوْ إِلَى وَلْيُؤْمِنُوْ إِنْ لَعَكَّهُمْ يَوْشُكُونَ ﴿

جب میرے بندے آپ سے میرے متعلق پوچھیں تو آپ کہ دیجیے کہ میں قریب ہوں جب کوئی پکارنے والا مجھے پکار تا ہے تو میں اس کی یکار کو قبول کرتا ہوں.

گویا ان آیات میں اللہ سکانہ، نے یہ وضاحت فرمائی کہ اس نے جنول اور انسانوں کو ابنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے اور یہ فیصلہ کردیا ہے کہ اس کے سواکی کی عبادت نہ کی جائے اور اقصی امر اور اوصی کا معنی سے کہ اللہ سمانہ نے قرآن کی محکم آیات میں اور رسول عليه الصلواه والسلام كي زبان ير اينے بندول كو يه تاكيدي حكم دیا ہے کہ وہ اینے بروردگار کے علاوہ کسی کی عبادت یہ کریں اور یہ بھی وضاحت فرمادی کہ دعا بہت برای عبادت ہے جو اس سے تکبر كرے آگ ميں داخل موگا. اور اينے بندوں كو حكم دياكہ وہ اس اكسلے کو یکاریں اور بتلایا کہ وہ قریب ہے، ان کی یکار کا جواب دیتا ہے۔ لہٰذا تمام بندوں پر واجب ہے کہ صرف ای کو یکاریں کیونکہ یکار عبادت کی وہ قسم ہے جس کے لیے انہیں پیدا کیا گیا اور اس کا حکم ديا كيا ب. چنانچه الله عزو جل فرماتي بين: قُلُ إِنَّ صَلَاقٍ وَنُدُكِيْ وَ عَيُكَاى وَمَمَالَ يُلُهِ رَبِ الْعُلَمِينَ ﴿ كَثِيرُ لِكَ لَهُ وَيَذَلِكَ أَمْنُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُرْلِمِينَ آپ کهه دیجیے که میری نماز ، میری قربانی ، میری زندگی اور میری موت سب کچھ اللہ رب العالمین کے لیے ہے. اس کا کوئی شریک نہیں، مجھے اس بات کا حکم دیا گیا ہے اور میں پہلا فرمانبردار ہوں. الله تعالیٰ نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو بتلادین که میری نماز ، میری قربانی ، میری زندگی اور میری موت سب کچھ اس اللہ رب العالمین کے لیے ہے جس کا کوئی شریک نہیں. گویا جس نے غیر اللہ کے لیے قربانی کی اس نے اللہ کے ساتھ ایے ہی

شرک کیا جیے غیر اللہ کے لیے نماز ادا کی. اس لیے کہ اللہ سمانہ نے نماز اور قربانی کا اکھا ذکر کیا اور یہ بتلادیا کہ یہ دونوں چیزیں اس اکلے اللہ کے لیے ہیں جس کا کوئی شریک نمیں لہذا جس شخص نے غیر الله ملاً جنون، فرشنون، مردول یا کسی دوسرے کے لیے قربانی کی تاکہ وہ اس کے ذریعہ ان کا قرب حاصل کرے وہ ایے ہی ہے جیے اس نے غیر اللہ کے لیے نماز پڑھی اور صحیح حدیث میں ہے کہ نبی عليه الصلواه والسلام في فرمايا: - «لعن الله من ذبح لغير الله». جو غیر اللہ کے لیے قربانی کرے اس پر اللہ نے لعنت کی ہے. اور امام احمد نے حسن سند سے طارق بن شہاب رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: وو آدی ایک ایسی قوم پر گزرے جن کا ایک بت تھا اور جب تک کوئی راہ گیر اس کے لیے کوئی چیز قربانی نہ دیتا وہ اے آگے نہیں جانے دیتے تھے. ان لوگوں نے ان دونوں میں سے ایک کو کما: کچھ قربانی کرو. اس نے جواب دیا، میرے یاس قرانی کرنے کو کوئی چیز نہیں. انہوں نے کہا کہ قربانی دو، خواہ ایک مکھی کی ہو۔ چنانچہ اس نے مکھی کی قربانی دی تو ان لوگوں نے اس کا راہ چھوڑ دیا اور یہ شخص جہنم میں داخل ہوا. پھر انہوں نے دوسرے سے بھی کما کہ قربانی کر. وہ کھنے

لگا میں تو اللہ عزو جل کے علاوہ کسی کے لیے کچھ بھی قربانی نہ دول گا۔

چنانچہ انہوں نے اس کی گردن اڑادی اور یہ شخص جنت میں داخل ہوا۔ اب دیکھیے اگر ایک شخص بت کے تقرب کے لیے ایک مکھی جسی چیز کی قربانی سے ایسا مشرک ہوجاتا ہے کہ دوزخ میں داخل ہونے کا مستحق قرار یائے تو اس شخص کا کیا حال ہوگا جوجوں، فرشوں اور اولیاء کو یکارتا ہو. ان سے فریاد کرتا ہو اور ان سے تقرب کے لیے قربانی کرتا ہو اس امید یر کہ وہ اس کے مال کی حفاظت کریں گے یا اس کے مریض کو شفاء دیں گے یا اس کے جانور اور تھنتی سلامت رہیں گے. یا وہ یہ کام جنوں کے شروغیرہ سے ڈرتے ہوئے کرتا ہو. تو یہ شخص اور اس طرح کے لوگ تو اس شخص کی نسبت مشرک ہونے یا دوزخ میں داخل ہونے کے بدرجہ اولی ستحق ہیں ایک نے بت کے لیے مکھی کی قربانی دی تھی. اور اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا یہ قول بهى وارد ہے:- فَاعُمِياللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّيْنَ الْكِلْمِي الدِّيْنَ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ أَغَذُوا مِنُ دُونِهَ اَوْلِمَاءَ مَا نَعَبُكُ هُو اِلالِيُعَرِيُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْقَىٰ إِنَّ اللَّهَ يَعْكُونِينَكُمُ فِي الْمُ وَيُهِ يَغْتَلِغُونَ أَنَّ اللَّهُ لَا يَمْدِي مَنْ هُوكُن كُوكُانُ كُنَّاكُ

یعدوی او الله کی عبادت کرو یعنی (شرک سے) خالص کرکے. دیکھو عبادت خالصة الله کی عبادت کرو یعنی (شرک سے) خالص کرکے دیکھو عبادت خالصة الله بی کے لیے ہے۔ اور جن لوگوں نے الله کے سوا دوسرے کارساز بنا رکھے ہیں (ان کے متعلق کھتے ہیں کہ) ہم ان کی عبادت اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں الله کا مقرب بنادیں. تو جن باتوں

ميں يه اختلاف كرتے ہيں الله ان ميں ان چيزوں كا فيصله كردے گا بلاشبہ الله اس شخص كو ہدايت نهيں دينا جو جھوٹا اور ناشكرا ہو. نيز فرمايا : وَيَعْبُدُا وْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَالايَخُوْمُ وَلاَيَنْفَعُهُمُ وَيَعَوُّلُونَ هُوَّلَا شَفْعَا وُنَا عِنْدَاللهِ قُلُ اَتُنْبِئُوْنَ اللهَ بِمَالا يَعْلَوْنِ السَّلُوتِ وَلاَ فِي الْرَضِ شَهُ لَمْنَهُ وَتَعْلَى عَبَّا يُشْرِكُونَ ۞

یہ لوگ اللہ کے سوا الیمی چیزوں کو یوجا کرتے ہیں جو نہ ان کا کچھ نگاڑ کتی ہیں اور نہ بھلا کر مکتی ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ اللہ کے ہاں ہی ہمارے سفارشی ہوں گے. آپ کہ دیجیے کیا تم اللہ کو الیبی بات بلاتے ہو جس کا وجود نہ آسمانوں میں معلوم ہوتا ہے نہ زمین میں؟ وہ پاک ہے اور جو کچھ وہ شرک کرتے ہیں اس سے بہت بلند ہے۔ ان دو آیات میں اللہ تعالی نے یہ بتلادیا کہ مشرکوں نے اللہ کو چھوڑ کر مخلوق میں سے اوروں کو کارساز بنا رکھا ہے جو ان کی دعا، خوف، امید، نذر اور قربانی وغیرہ کے ساتھ عبادت کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں اور یہ کارساز انہیں اللہ کے نزدیک کریکتے ہیں اور اس کے بال ان کی سفارش کر مکتے ہیں تو اللہ سمانہ نے انہیں جھوٹا قرار دیا اور ان کے اس باطل کام کی وضاحت فرمائی اور انہیں جھوٹے، تفار اور مشرکین کا نام دیا: نیز این ذات کو ان کے شرک سے منزہ کیا اور فرمایا:۔

سُبُحْنَةُ وَتَعْلَىٰعَمَّايُشُرِكُونَ ۞

الله تعالی پاک اور آن چیزوں سے بلند ہے جو وہ شرک کرتے ہیں.

اس سے معلوم ہوا کہ جس شخص نے کی فرشہ یا بی یا جن یا درخت
یا پھر کو کارساز بنایا جے وہ اللہ کے ساتھ پکارتا ہے اس سے فریاد
کرتا اور نذر اور قربانی کے ذریعہ اس کا تقرب چاہتا ہے۔ اور اللہ کے
ہال اس کی شفاعت اور تقرب کی امید رکھتا ہے۔ یا مریض کی شفاء کی
یا مال کی حفاظت کی یا کسی غائب کی سلامتی کی یا الیم ہی کوئی دوسری
یا مال کی حفاظت کی یا کسی غائب کی سلامتی کی یا الیم ہی کوئی دوسری
امید رکھتا ہے وہ اس بڑے شرک اور سخت مصیبت میں جاپڑا جس
معلق الله تعالی فرماتے ہیں:۔ اِنَّ الله لاَ يَغْفِدُ آنَ يُنْهُ رَكَ يَهُ وَيَعْفِدُ مَنْ

الله اس گناہ کو نہیں بخنے گا کہ اس کے ساتھ کسی کو شریک بنایا جائے اور باق گناہ جے چاہے بخش دے گا۔ اور جس شخص نے اللہ کے ساتھ شریک بنایا اس نے بہت بڑا بہتان باندھا۔ نیز فرمایا:-

شخص کو جواب ریا جس نے یہ پوچھا تھا ، اے اللہ کے رسول؟ آپ کی شفاعت کا سب سے زیادہ حصہ دار کون ہوگا تو آپ نے فرمایا:-دمن قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه».

ے ۔ ۔ جس نے خلوص دل سے لا الہ الا اللہ کما.

جمل کے حکومی دل سے لا اللہ الا اللہ الا اللہ الا نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :-

میر اپ کی اللہ علیہ و م سے حرفایا :-«لکل نبی دعوة مستجابة فتعجل کل نبی دعوته وأنا اختبأت

دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئاً».

ہر نبی کے لیے ایک دعائے مستجاب ہے اور ہر نبی اپنی اپنی ہے دعا کرچکا اور مین نے دعا روز قیامت اپنی امت کی شفاعت کے لیے محفوظ کر رکھی ہے۔ اگر اللہ نے چاہا تو یہ دعا میری امت کے ہر اس شخص کو پہنچ گی جو اس حال میں مراکہ اس نے اللہ کے ماتھ شرک نہ کیا ہو۔ پہلے مشرکین یہ ایمان رکھتے تھے کہ اللہ ہی ان کا پروردگار اور خالق و رازق ہے۔ البتہ انہوں نے انبیاء ، اولیاء ، فرشوں اور درخوں اور پتقروں وغیرہ سے امید وابستہ کررکھی تھی کہ وہ اللہ کے ہاں ان کی سفارش کریں گے اور اللہ کے قریب کردیں گے جیسا کہ پہلے آیات میں سے مضمون گرر چکا ہے۔ لیکن ان کا یہ عذر نہ تو اللہ تعالیٰ قبول میں یہ مضمون گرر چکا ہے۔ لیکن ان کا یہ عذر نہ تو اللہ تعالیٰ قبول کریں گے۔ بلکہ کرے گا اور نہ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبول کریں گے۔ بلکہ

الله تعالیٰ نے اپنی کتاب عظیم میں ان پر گرفت فرمائی اورانہیں کھار، مشرکین کا نام دیا۔ اور ان کے اس گمان باطل کو جھوٹا قرار دیا کہ ان کے یہ معبود ان کی شفاعت کریں گے اور انہیں اللہ کے قریب کریں گے۔

اور رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ای شرک کی وجہ سے ان لوگوں سے جنگ کی تا آنکہ عبادت کو عملاً الله اکیلے کے لیے خالص بنادیا. جیسا کہ الله تعالیٰ نے فرمایا ہے:-

وَقَائِتِلُوْهُ مُ مُحَثَّىٰ لا تَكُونَ فِتُ نَةَ أُوَّلِيُّوْنَ الدِّينُ كُلَّهُ بِللهِ \*

اور ان سے جنگ کرو تا آنکہ فتہ باقی نہ رہے اور دین پورے کا پورا اللہ ہی کے لیے ہوجائے.

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا :

وأمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله».

مجھے یہ حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کروں تا آنکہ وہ یہ شہادت دیں کہ اللہ کے رسول شہادت دیں کہ اللہ کے رسول ہیں اور نماز قائم کریں اور زکوہ ادا کریں. پھر جب وہ یہ کام کرنے

لکیں تو انہوں نے مجھ سے اپنے نون اور مال محفوظ کرلیے. مگر جو کچھ اللہ کا حق ہو اور ان کا حساب تو اللہ کے ذمہ ہے.

اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول حتی یشهدوا ان لاالہ الااللہ کا معنی یہ ہے کہ وہ اللہ کے سوا ہر چیز کو چھوڑ کر عبادت کو اسی کے لیے خاص کریں. جبکہ مشرکین جنوں سے ڈرتے اور ان سے پناہ مانگتے تو اللہ تعالی نے اس بارے میں یہ آیت نازل فرمائی :-

وَّاتَهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوْدُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَمَّالُ

اور یہ کہ بعض بنی آدم بعض جنات کی پناہ پکرا کرتے تھے جس سے ان کی سرکشی اور بڑھ گئی تھی.

کی تقسیر کرتے ہوئے پہلی تقسیر اس کا معنی ڈرنا اور خوف زدہ ہونا بلاتے ہیں کونکہ جوّں نے جب بید دیکھا کہ انسان ان کی پناہ طلب کرتے ہیں تو وہ اپنے آپ کو بہت بڑا سمجھنے لگے تھے اور ان میں تکبر پیدا ہوگیا تھا۔ اب وہ انسانوں کو اور بھی ڈرانے اور خوف زدہ کرنے لگے۔ حق کہ بہت ہے لوگوں نے ان کی عبادت اور ان کی طرف پناہ لینا ختی کہ بہت ہے لوگوں نے ان کی عبادت اور ان کی طرف پناہ لینا شروع کردی۔ جبکہ اللہ نے مسلمانوں کو اس کا متبادل یہ بلایا کہ وہ اللہ سمانہ اور اس کے کمات تام سے پناہ طلب کریں۔ اس بارے میں اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی۔

وَامَّا يَـنُزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْظِينَنُوعٌ فَاسْتَعِنُ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَبِيعٌ عَلِيْكُ

اور اگر شیطان کی طرف سے تمہارے دل میں کسی قسم کا وسوسہ پیدا بو تو الله سے بناہ مانگو. بلاشبہ وہ سننے والا جاننے والا ہے۔ نيز فرمايا: - قُلُ أَعُوْدُ بِرَتِ الْعَلَقِ فِي أُورِ قُلُ أَعُودُ بِرَتِ النَّاسِ فِي آپ کیے کہ میں صبح کے مالک کی پناہ مانگتا ہوں. آب کیے کہ میں لوگوں کے پروردگار کی پناہ مانگتا ہوں اور نبی ملی الله علیه وسلم سے سلح طور پر ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:-«من نزل منــزلًا فقال أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك». جو شخص کی مقام پر اترے تو یہ دعا پڑھے " اللہ جو کچھ بُرائی تو نے پیدا کی ہے میں تیرے کمات تام کے ماتھ اس سے پناہ مانگتا ہوں" تو اسے کوئی چیز گرند نہ پہنچائے گی تا آنکہ وہ اس مقام سے کوچ کرجائے. اور جوِ شخص نجات کا طالب ہو اور اپنے دین کی حفاظت اور خفی اور جلی قسم کے شرک سے سلامتی کی رغبت رکھتا ہو اسے سابقہ آیات و

نو اسے کوئی چیز گرند نہ پہنچائے گی تا آنکہ وہ اس مقام سے کوچ کرجا۔
اور جو شخص نجات کا طالب ہو اور اپنے دین کی حفاظت اور خفی اور
جلی قسم کے شرک سے سلامتی کی رغبت رکھتا ہو اسے سابقہ آیات و
احادیث سے یہ بات معلوم ہوجائے گی کہ مخلوقات میں سے مُردوں،
فرشتوں اور جتوں وغیرہ سے رشتہ جوڑنا، ان سے دعا کرنا اور ان سے
پناہ طلب کرنا وغیرہ وغیرہ دور جاہلیت کے مشرکوں کے کام ہیں. اور
پناہ طلب کرنا وغیرہ وغیرہ دور جاہلیت کے مشرکوں کے کام ہیں. اور

ے پچنا، ایک دوسرے کو یہ کام چھوڑنے کی وصیت کرنا اور جو شخص الیے کام کرے، اس پر گرفت کرنا واجب ہے۔ اور جو شخص الیے شرکیہ اعمال کی وجہ ہے لوگوں میں مشہور ہو نہ اس سے رشتہ کرنا جائز ہے نہ اس کا ذبیحہ کھانا، نہ اس پر نماز جنازہ پڑھنا اور نہ ہی اس کے پیچھے نماز اوا کرنا جائز ہے۔ تا آنکہ وہ اللہ سمانہ کے حضور ان کاموں سے توبہ کا اعلان کرے۔ اور دعا و عبادت کو اللہ اکیلے کے لیے خالص کرے۔ اور دعا عبادت ہی ہے بلکہ اس کا مغز ہے۔ جیسا کہ نبی ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔ «الدعاء ھو العبادة»، دعا ہی عبادت اور دوسری روایت کے الفاظ یہ ہیں:۔ «الدعاء مخ العبادة».

دعا عبادت کا مغز ہے. اور الله تعالیٰ فرماتے ہیں:-

وَلَاتَكِخُواانْشُوكِتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيُرٌ مِّنَ مُتَّرِكَةٍ وَلَوَا خَبَتَكُمْ وَلَا تُتَكِحُواانْشُوكِيْنَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلِعَبُكُ مُؤْمِنٌ خَيُرٌ مِّنْ مُشْرِلِهٍ وَلَوَاعُجَبَكُوْ الُولَإِكَ يَكُ عُوْنَ إِلَى الْتَارِ ۚ وَاللّهُ يَكُ عُوَا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ ۚ وَيُبَرِّنُ الْلِتِهِ لِلنَّكُسِ لَعَلَهُمُ يَتَذَكَّرُونَ ۚ خَ

اور مشرک عور توں سے نکاح نہ کرو تا آنکہ وہ ایمان لے آئیں اور مومن لونڈی آزاد مشرکہ سے بہتر ہے خواہ وہ تمہیں بھلی ہی گئے۔ اور مومن مشرک مردول سے نکاح نہ کرو تا آنکہ وہ ایمان لے آئیں۔ اور مومن غلام مشرک آزاد سے بہتر ہے۔ اگر حیہ وہ تمہیں بھلا ہی گئے۔ یہ لوگ

سے مغفرت کی طرف بلاتا ہے. اور اللہ تعالیٰ اپنی آیات کو کھول کر بلاتا ہے تاکہ وہ لوگ تھیجت حاصل کرس. اور الله تعالیٰ نے مسلمانوں کو بتوں، جنوں اور فرشتوں وغیرہ کی پھاری مشرک عور توں سے نکاح کرنے سے منع کردیا تا آنکہ وہ خالصتہ اللہ اکیلے کی عبادت کریں اور اس بارے میں جو کچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے اس کی تصدیق کریں اور اس کے راستہ کی ا اباع کریں اس طرح مسلمان عور توں سے مشرکوں کی شادی سے بهى منع فرماديا تا آنكه وه خالصة الله اكيلي كي عبادت كرين. اور رسول الله صلى الله عليه وسلم كي تصديق اور آب كي احباع كريس. نیز اللہ تعالیٰ و سحانہ نے بیہ بھی بتلایا کہ مومن لونڈی آزاد مشرکہ سے بہتر ہے. اگر حیہ جو اس کی طرف دیکھے اس کے جال کی وجہ وہ اسے اچھی گئے. یا اس کی بات سے تو وہ بھلی معلوم ہو اور مومن غلام، آزاد مشرک سے بہتر ہے. اگر حیر اسے دیکھنے والے اور سننے

دوزخ کی دعوت دیتے ہیں جبکہ اللہ تعالیٰ جنت کی طرف اور اپنے إذا (عم)

پر مراس تفصیل کی وجوہ اللہ سمانہ نے اپنے اس تول اُولکیک یَذَعُونَ إِلَى اَلنَّالِہِ ۔۔۔۔ سے واضح فرمائیں.

یعنی اس لیے کہ بیہ مشرک مرد اور مشرک عور تیں ایسے لوگ ہیں جو

والے کو مشرک کا حسن اور فصاحت اور شجاعت وغیرہ اچھے لگیں.

اپنے اقوال و افعال اور سیرت و اخلاق سے جمنم کی طرف دعوت دینے والے ہیں. جبکہ مومن مرد اور مومن عورتیں اپنے اخلاق، اعمال اور سیرت سے جنت کی طرف بلانے والے ہیں. لہذا یہ دونوں قسم کے لوگ ایک جیسے کیسے ہوسکتے ہیں. اور اللہ عزو جل نے منافقوں کے بارے میں فرمایا ہے:۔ وَلاَئُصُلُ مَالَ اَمْدِیدَ اُنْهُمُ مُنَاتَ

آبدًا وَلاَ تَعَمُّعُلْ فَدُرِ ﴿ [أَنَّهُمُ كُفَّرُ وَإِيالَالِهِ وَلَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمُ فِيفُونَ

اگران میں سے کوئی مرجائے تو کبھی اس کی نماز جنازہ نہ پڑھنا، نہ ہی اس کی نماز جنازہ نہ پڑھنا، نہ ہی اس کی قبر پر (دعا کے لیے) کھڑا ہونا کیونکہ ان لوگوں نے اللہ اور اس کے رسول سے کفر کیا تھا اور اس حال میں مرے جبکہ وہ فاسق تھے۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ منافق اور کافر دونوں پر، ان کے اللہ اور اس کے رسول سے کفر کی بنا پر، نماز جنازہ نہ پڑھی جائے. اسی طرح نہ ان کے پچھے نماز اداکی جائے، نہ ہی انہیں مسلمانوں کا امام بنایا جائے. کیونکہ یہ دونوں کافر ہیں، ان میں امانت مفقود ہے، ان کے اور مسلمانوں کے درمیان بڑی دشمنی ہے اور اس لیے بھی کہ نہ ان کی نماز ہے اور نہ عبادت ہے. کیونکہ شرک ایسی چیز ہے جس کی موجودگی میں کوئی عمل باقی نہیں رہتا۔ ہم اللہ شائی حیز ہے جس کی موجودگی میں کوئی عمل باقی نہیں رہتا۔ ہم اللہ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہمیں اس سے عافیت میں رکھے. نیز اللہ تعالی

نے مردار کی حرمت اور مشرکوں کے ذبیحہ کے بارے میں فرمایا:-وَلاَتَاكُمُواْ مِمَّالُوْنِدُ كِرَاسُوْاللهِ عَلَيْهِ وَلاَنَّهُ لِمِنْ وَإِنَّ الشَّيْطِينَ لَيُوْمُونَ إِلَّ اَوْلِيْهِ عُلِيْجَادِ لُوْكُوْ وَانَ اَطَعْتُنُوهُ مُرِلِّكُوْ لِيَشْرِ كُوْنَ اِ

اور جس چیز پر الله کا نام نه لیا جائے اسے مت کھاؤ کہ اس کا کھانا گناہ ہے۔ اور شیطان لوگ اپنے دوستوں کے دلوں میں یہ بات ڈالتے ہیں کہ تم سے جھگرا کریں۔ اور اگر تم ان کے کہنے پر چلے تو بیشک تم بھی مشرک ہوئے۔

الله عروجل نے مسلمانوں کو مردار اور مشرکوں کا ذبیحہ کھانے سے
منع کردیا کیومکہ وہ نجس ہیں لہذا ان کا ذبیحہ مردار کے حکم میں ہوگا
اگر چہ اس پر اللہ کا نام لیا گیا ہو کیونکہ مشرک کا ہم اللہ کہنا باطل
ہے جس کا کوئی اثر نہیں کیونکہ تسمیہ عبادت ہے اور شرک عبادت
کو برباد کردیتا اور باطل بنادیتا ہے۔ تا آنکہ مشرک اللہ کے حضور توبہ
نہ کرے۔ اللہ تعالیٰ نے صرف اہل کتاب کے کھانے کو درج ذیل
آیت کی رو سے مباح کیا ہے :-

وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُواالْكِيتُ حِلُّ لَكُورٌ وَطَعَامُكُو خِلْكُمْمُ

اہل کتاب کا کھانا تمہارے لیے حلال ہے اور تمہارا کھانا ان کے لیے حلال ہے.

کونکہ اہل کتاب آسمانی دین سے اپنی نسبت کرتے تھے اور یہ سمجھتے

تقے کہ وہ حضرت موئ اور عینی کے پیردکار ہیں. حالانکہ وہ اس معاملہ میں جھوٹے تھے۔ کیونکہ اللہ نے ان کے دین کو منسوخ کردیا اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام لوگوں کی طرف مبعوث فرماکر اے باطل کردیا ہے۔ لیکن اللہ عزوجل نے اہل کتاب کا کھانا اور ان کی عور تیں جمارے لیے حلال کردی ہیں جس کی حکمت بالغہ کی اور ان امرار کی جو اس سلسلہ میں ملحوظ رکھے گئے ہیں اہل علم نے وضاحت کردی ہے۔ بخلاف مشرکوں کے جو آستانوں اور مردہ نبیوں اور ولیوں وغیرہ کے بجاری ہوتے ہیں جن کے دین کی نہ کوئی اصل ہے اور نہ اس میں کچھ شبہ ہے بلکہ وہ باطل ہے۔ ای بنا پر مشرکوں کا ذبیحہ مردار قرار دیا گیا جس کا کھانا جائز نہیں.

رہی اس شخص کی بات جو کسی کو یوں کئے: تجھے جن لگے، تجھے جن کی بکڑے، تجھے جن پکڑے، تجھے بر جن طاری ہوجائے. یا اس قسم کے دوسرے اقوال تو یہ گلی گلوچ کے باب سے ہیں. اور بیہ بھی گالی گلوچ کے دوسرے الفاظ کی طرح مسلمانوں کے لئے ناجائزہے. تاہم یہ شرک کے باب سے نمیں. الایہ کہ قائل یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ جن اللہ تعالیٰ کے اذن اور مشیت کے بغیر لوگوں میں تصرف کر کھتے ہیں. جو شخص جنوں یا اور مشیت کے بغیر لوگوں میں تصرف کر کھتے ہیں. جو شخص جنوں یا مخلوقات میں سے کسی اور کے بارے میں یہ اعتقاد رکھے وہ اس اعتقاد کی بنا پر کافرہے کہ کیونکہ اللہ سمانہ و تعالیٰ ہی ہر چیز کا مالک اور ہر چیز کی بنا پر کافرہے کے کیونکہ اللہ سمانہ و تعالیٰ ہی ہر چیز کا مالک اور ہر چیز

پر قادر ہے. وہی نفع دینے والا اور نقصان پہنچانے والا ہے. کوئی چیز اس کے اذن اس کی مشیت اور سابقہ تقدیر کے بغیروجود میں نہیں آسکتی. جیسا کہ اللہ عزو جل نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ حکم دیا کہ وہ لوگوں کو اس اصل عظیم کی خبر دے دیں. فرمایا:-

قُلُ كُلَّ آمُلِكُ لِنَفْيِي نَفْعًا وَلاضَرَّا لِلْامَاشَاءَ اللهُ وَلَوْ كُنْتُ آعُكُو الْغَيْبُ لَاسْتَكُمْ رَبُّ وَمُنْ الْمُعَالِّقُومُ لُغُونُونَ ﴿ لَاسْتُكُمْ رَبُّ مِنَ الْحَيْرِ وَمَا مَسَنِي السُّوَءُ أَنْ الْمَالِلَ الْمُؤْمِنُ وَمَا مَسَنِي السُّوَءُ أَنْ اللهُ وَمُعَلِّمُ مِنْ اللهُ وَمُعَلِمُ اللهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَمُعْلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعُلّالُولُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

آپ کمہ دیجیے کہ میں تو اپنے نفع نقصان کا مالک نہیں مگر جو کچھ اللہ چاہے۔ اور اگر میں غیب جانتا ہوتا تو میں بہت ی بھلائیاں اکٹھی کرلیتا۔ اور مجھے کبھی کوئی تکلیف نہ پہنچتی۔ میں تو صرف ڈرانے والا اور خوشخبری دینے والا ہوں ان لوگوں کے لیے جو انمان لاتے ہیں۔

پھر جب تمام مخلوق کے سردار اور ان سب سے افضل علیہ الصلوٰۃ والسلام کا یہ حال ہو کہ وہ اپنے آپ کے بھی نفع نقصان کے مالک نہ ہوں مگر جو کچھ اللہ چاہے تو پھر مخلوق میں سے کی دوسرے کا کیا حال ہوگا اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں.

رہا پیشن گوئی کرنے والوں شعبدہ بازوں اور نجومیوں اور ایسے ہی دوسرے لوگوں کے متعلق سوال، جو غیب کی خبریں بلاتے رہتے ہیں ہیں تو یہ ایسی بری بات ہے جو جائز نہیں اور ایسے لوگوں کی تصدیق کرنا تو اور بھی سخت اور قابل گرفت بات ہے۔ بلکہ یہ کفرہی کی قسم ہے۔

کیونکه نبی صلی الله علیه و سلم نے فرمایا ہے: «مَنْ أَتَّى عَرَافاً فَسَالهُ عَنْ شَيءٍ لَمُ تقبل له صلاة أربَعِيْنَ يَوْماً».

جس شخص نے کی پیش کو کے ہاں آکر کی چیز کے متعلق پوچھا اس كى چالىس دن كى نماز قبول مد مول كى.

اسے مسلم نے اپنی سمجھ میں روایت کیا نیز درج ذیل حدیث کو بھی این صحح میں معاویہ بن الحکم السلی سے روایت کیا کہ بی صلی اللہ عليه وسلم نے کاہنوں کے پاس آنے اور ان سے پوچھنے سے منع فرمایا ہے. اور ابوداؤد ، ترمذی ، نسائی ، ابن ماجه میں ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ عليه وسلم نے فرمايا: «من أتى كاهناً فصدقه بها يقول فقد كفر بها أنزل على محمد ﷺ».

جو شخص کسی کابن کے ہاں آیا اور اس بات کو سچ سمجھا جو کابن کہہ رہا ہے تو اس نے اس چیز کا کفر کیا جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی ہے۔

اور اس معنی کی احادیث بہت ہیں. لہٰڈا مسلمانوں پر واجب ہے کہ کاہنوں، عرافوں اور باتی ہر قسم کے پیشن گوئی کرنے والے لوگوں سے یوچھنے سے بچیں. جن کا شغل ہی غیب کی خبریں بلانا اور مسلمانوں کو چکمہ دینا ہے. خواہ یہ چکمہ طب کے نام سے ہو یا کسی اور نام سے . جیسا کہ ان باتوں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی

نهی اور ان سے تحذیر پہلے گزر چکی ہے. پھر اس سلسلہ میں یہ بات بھی شامل ہوجاتی ہے جو بعض لوگ طب کے نام پر غیبی امور کے جاننے کا دعویٰ کرتے ہیں. جب وہ کسی مریض کی یکڑی یا کسی مریضہ کا دویٹہ یا ایسے ہی کوئی دوسرا کیڑا سونگھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ اس مریض نے یا اس مریضہ نے بیہ کام کیا تھا یا وہ کام کیا تھا. اور بیر ایسے غیبی امور ہوتے ہیں جن کا مریض کے عمامہ یا کوئی دوسری چیز سونگھنے سے یتہ سیں چل سکتا نہ ہی اس پر کوئی دلیل ہوتی ہے۔ اس سے ان کا مقصد صرف عوام الناس کو چکمہ دینا ہوتا ہے تا آنکہ لوگ یہ کہنے لگیں کہ فلاں شخص طب کا بڑا ماہر ہے اور مرض کی اقسام اور اس کے اساب کا بہت ماہر ہے. اور بسا او قات ایسے لوگ کوئی دوائی بھی دے دیتے ہیں. پھر اگر اللہ کی تقدیر کے مطابق مریض کو شفا ہوجائے تو لوگ یہ سمجھنے لگتے ہیں کہ یہ اس دوائی کا اثر ہے. حالانکہ بسا اوقات ان مرض کے اساب ہی بعض جنوں اور شطانوں کے پیدا کردہ ہوتے ہیں. جو اس طب کے مدعی کی خدمت کرتے ہیں. اور بعض الیی غیب کی باتیں اسے بلا دیتے ہیں جن کی انہیں خبر ہوتی ہے. مریض ان باتوں پر اعتماد کر لیتا ہے. اور جن اور شیاطین اس بات پر راضی ہوتے ہیں کہ ان کی عبادت کی جائے جو ان کے مناسب ہو. وہ مریض سے اٹھ حاتے ہیں اور اس چکمہ ہے جو ایذا

مریض کو دے رہے تھے اسے چھوڑ دیتے ہیں اور یہ بات جن اور شیاطین کے متعلق اور ان لوگوں کے متعلق جو ان سے خدمت لیتے ہیں معروف ہے.

لہٰذا مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ الی باتوں سے خود بھی بچیں اور دوسروں کو چھوڑنے کی تاکید کریں. صرف اللہ سمانہ پر اعتماد کریں اور ہر معاملہ میں اسی پر توکل کریں. البتہ شرعی قسم کے دم جھاڑ، جائز ادویہ اور ڈاکٹروں سے علاج کرانے میں کوئی حرج نہیں جو شعاعوں وغیرہ سے مریض کی تشخیص اور علاج کرتے ہیں. اور حسی شعاعوں وغیرہ سے مریض کی تشخیص اور علاج کرتے ہیں. اور حسی اور عظلی اسباب سے اس کی مرض کی تحقیق کرتے ہیں. چنائچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل له شفاء علمه من علمه وجھله من جھله».

الله تعالیٰ نے الیمی کوئی بیماری پیدا نہیں کی جس کی دوا بھی پیدا نہ کی ہو. جس نے اس دوا کو جان لیا سو جان لیا اور جس نے نہ جانا سو نہ جانا (یعنی وہ شفا کی دوا کسی کو معلوم ہو سکے یا نہ ہو سکے) نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔

«لکل داء دواء فإذا أصيب دواء الداء بريء بإذن الله» ہر بيماری کی دوا ہے جب وہ دوا اس بيماری کو راس آجائے تو مريض الله كے حكم سے صحت ياب ہوجاتا ہے. نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-«عماد اللہ تداووا ولا تداووا بحرام».

اے اللہ کے بندو! علاج کیا کرو لیکن حرام چیز سے علاج نہ کرو۔
اور اس مضمون کی بہت سی احادیث ہیں۔ لہذا ہم اللہ سے دعا
کرتے ہیں کہ وہ سب مسلمانوں کے احوال کی اصلاح فرمائے۔ ان کے
دلوں اور ان کے بدنوں کو ہربرائی سے شفاء بخشے اور ہدایت پر اکٹھا کرے۔
اور ہمیں اور ان کو فتنوں کی گمراہیوں سے اور شیطان اور اس کے
دوستوں کی اطاعت سے ابنی پناہ میں رکھے۔ کیونکہ وہ ہر چیز پر قادر ہے۔
اور گناہ سے بچنے اور نیکی کرنے کی توفیق اسی اللہ بزرگ و برتر سے
ہی ہوتی ہے۔ وصلی اللہ وسلم وبارک علی عبدہ و رسولہ نبینا محمد و آلہ وسحہ۔

## بم الله الرحن الرحيم تثييرا رساله

عبدالعزیز بن عبداللہ بن باز کی طرف سے برادر مکرم ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ک نام

الله آپ کو بھلائی کی توفیق دے. آمین السلام علیکم و رحمۃ الله و برکاته. اما بعد! آپ کا گرای نامہ موصول ہوا. الله آپ کو اپنی ہدایت سے جمکنار کرے. جو کچھ اس خط سے معلوم ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ آپ کے ملک میں کچھ الیے لوگ ہیں جو الیے اوراد و وظائف برطعتے ہیں جن کی اللہ نے کوئی دلیل نہیں اتاری کچھ ان میں سے بدعیہ ہیں اور کچھ شرکیہ ہیں. یہ لوگ ان اوراد کو حضرت علی بن الی طالب رضی الله عنه وغیره کی طرف منسوب کرتے ہیں. اور ان اوراد کو مجالس ذکر میں یا مساجد میں نماز مغرب کے بعد ریاضتے ہیں اور سمجھتے بہ ہیں کہ ان اوراد سے اللہ کا قرب حاصل ہوگا جیسے ان کا قول: (اے اللہ کے آومیو! اللہ کے حق کے ساتھ اور اللہ کی مدد ہے ہماری مدد کرو اور اللہ کے ساتھ ہمارے مربان بن جاؤ) اور ان کا یہ قول :

اے اقطاب اور اے اوتاد اور اے سردارو! ہمارے معاملہ میں مدد دینے والو ہماری مدد کرو اور اللہ کے لیے شفاعت کرو. یہ تمہارا بندہ کھڑا ہے اور آپ کے دروازے پر معٹکف ہے، اپنی تقصیر سے خائف ہے. اے اللہ کے رسول ہماری فریاد کو پہنچو. آپ کے علاوہ میں کس کے پاس جاؤں اور آپ سے ہی مطلب حاصل ہوتا ہے اور آپ حضرت حزہ سیدالشہدا کے وسیلہ سے بہتر اہل اللہ ہیں اور آپ میں سے کون جمارا مدد گار ہوگا. اے اللہ کے رسول! جماری فریاد کو پہنچو. نیزان کا یہ قول: " اے اللہ اس شخص پر رحمت بھیج جے تو نے اپنے جبروتی اسرار کے پھاڑنے اور رحمانی انوار کے الگ الگ ہونے کا سبب بنایا. تو وہ ربانی درگاہ سے نائب اور تیرے اسرار کا خلیفہ بن گیا..." اور آپ بہ وضاحت چاہتے ہیں کہ ان میں کونسا ورد بدعت ہے اور کونسا شرک اور کیا الیے امام کے پیچھے نماز درست ہے جو اس قسم کی دعا کرتا ہو. جس کے متعلق سب کچھ معلوم ہے. جواب: الحمد لله وحده، والصلورة والسلام على من لا نبي بعد وعلى آله و صحبه و من اهتدى بهداه الى يوم الدين.

معلوم ہونا چاہیے اور اللہ آپ کو اس کی توفیق عطا فرمائے کہ اللہ نے خلقت کو صرف اس لئے پیدا کیا۔ اور رسولوں کو، ان پر صلوٰۃ و ملام ہو، صرف اس لیے بھیجا کہ اللہ اکیلے کی عبادت کی جائے جس

كا مخلوقات ميس سے كوئى بھى شريك نهيس. جيسے كه الله تعالى نے فرمايا:-وَمَاخَلَةَتُ الْبِنَّ وَالْإِنْسُ إِلاللِيعَبُدُونِ

میں نے جوں اورانسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں.

اور تیرے پروردگار نے یہ فیصلہ کردیا ہے کہ تم صرف اس کی عبادت کرنا یعنی حکم دیا اور تاکید فرمانی کہ اس اکیلے کی عبادت کی جائے۔ نیز فرمایا: - الْکَمُنُولِلُورَتِ الْعَلَمِینَ وَالْرَحْمُنِ الرَّحِیدُولِمُمْلِكِیدُولِلِیّرِیْنَ وَالرّحَمْنِ الرّحِیدُولِمُمْلِكِیدُولِلِیّرِیْنَ وَ الرّحَمْنِ الرّحِیدُولِمُمْلِكِیدُولِلِیّرِیْنَ وَ الرّحَمْنِ الرّحِیدُولِمُمْلِكِیدُولِلِیّرِیْنَ وَ الرّحَمْنِ الرّحِیدُولِمُولِدِیْنَ وَالرّحَمْنِ الرّحِیدُولِمُولِدِیْنَ وَالرّحَمْنِ الرّحِیدُولِمُمْلِكِیدُولِلِیّرِیْنَ وَ الرّحَمْنِ مُولِدِیْنَ وَالرّحَمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِیدُولِمُولِدِیْنَ وَالرّحَمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحَمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّحَمْنِ الرّحِمْنِ الرّحَمْنِ الرّحِمْنِ الْحِمْنِ الرّحِمْنِ الرّح

إِيَّاكَ نَعْبُكُ وَإِيَّاكَ نَسُتَعِينُ هُ

ہر طرح کی تعریف اللہ کے لیے جو تمام جمانوں کا پالنے والا ہے رخم کرنے والا مربان ہے۔ روز قیامت کا مالک ہے۔ ہم تیری ہی عبادت کرتے اور تجھی سے مدد چاہتے ہیں۔ ان آیات میں اللہ تعالی نے وضاحت فرمائی کہ وہی اس بات کا مستحق ہے کہ اس اکیلے کی عبادت کی جائے۔ بیز اللہ عزو جل نے فرمایا: - قاعُرُدادلله مُعُلِطًاللهُ الدِّیْنُ الْاللهِ الدِّیْنُ الْخَالِصُ الله عزو جل نے فرمایا: - قاعُرُدادلله مُعُلِطًاللهُ الدِّیْنُ الْکَاللهِ الدِّیْنُ الْخَالِصُ الله کی عبادت الیمی ہو جو لہذا خالصة اللہ ہی کی عبادت کرو. دیکھو اللہ کی عبادت الیمی ہو جو (شرک وغیرہ سے) خالص ہو.

نيز فرمايا: - فَادْعُوااللهَ مُخُلِصِينَ لَهُ البِّينَ وَلَوْكِرَةَ الْكَفِرُونَ ®

خالصة ً الله مى كو پكارو، عبادت اى كے ليے ہے. اگر حبہ يہ بات كافروں كو برى لكتى ہو.

اور فرمايا: و وَآنَ النّسَاجِدَ يِلْهِ فَلَاتَنُ عُواْمَعَ اللهِ آحَدُالْ

اور بلاشبہ مسجدیں اللہ کے لیے ہیں. لہذا اللہ کے ساتھ کی اور کو نہ پکارو۔
اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں جو اللہ اکیلے کی عبادت کے
وجوب پر دلالت کرتی ہیں اور یہ تو معلوم ہے کہ دعا کی تمام قسمیں
عبادت ہیں. لہذا کسی کے لیے بھی یہ جائز نہیں کہ اپنے پروردگار کے
سواکسی کو پکارے، یا اس سے امداد طلب کرے یا اس سے فریاد
کرئے تاکہ وہ ان آیات پر اور اسی معنی کی دوسری آیات پر عمل پیرا
موسکے۔ اور یہ ممانعت صرف ایسے امور میں ہے جو عادی امور اور
حسی اسباب کے علاوہ ہیں جن پر کوئی زندہ اور حاضر مخلوق قادر ہوتی ہے۔
کیونکہ ایسے امور عبادت نہیں ہیں. بلکہ نص اور اجماع کی روسے یہ

جائز ہے کہ ایک انسان دوسرے انسان سے ایے معاملہ میں مدد طلب کرے جس پر وہ قادر ہے۔ جسے وہ اس کے بیٹے یا نہادم یا کتے یا کسی ایسی ہی چیز کے شر سے بچنے کے لیے الیے انسان سے مدد چاہتا ہے یا اس کے پاس فریاد کرتا ہے جو زندہ ہے، موجود ہے اور قادر ہے یا اس کے پاس فریاد کرتا ہے جو زندہ ہے، موجود ہے دریعہ ہے یا اگر غائب ہے یہ استعانت اور استغاثہ حسی اسباب کے ذریعہ ہو جسے خط و کتابت وغیرہ اس طرح گھر کی تعمیر یا اپنی گاڑی کی اصلاح اور الیے ہی دوسرے کاموں میں زندہ، موجود اور قادر انسان سے مدد طلب کرنا جائز ہے۔ موسی علیہ الصلوٰہ والسلام کا قصہ بھی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :۔

اس باب سے ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :۔

ناشتغائہ اللہ ی مِن شِنْعَیْهِ عَلَى اللّٰ ی مِنْ عَدُوّہٌ

تو جو شخص موی علیہ السلام کے گردہ سے تھا اس نے اپنے دشمن گردہ کے آدی کے خلاف موی علیہ السلام سے فریاد کی.

چنانچہ جہاد اور جنگ وغیرہ میں کسی انسان کا اپنے ساتھیوں سے فریاد کرنا اور الیے ہی دوسرے کام ای باب سے ہیں. مگر مُردول، جنول، فرشتول، درختول اور چھرول سے استغاثہ شرک اکبر ہے اور پہلے مشرکول کا سا ہی عمل ہے کہ وہ اپنے معبودول مثلاً لات، عزی اور دوسرے معبودول سے استغاثہ کرتے تھے۔

اسی طرح کسی زندہ انسان سے بھی استعانت و استفاثہ شرک اکبر ہے

جس کے متعلق کوئی شخص ہے اعتقاد رکھتا ہو کہ وہ وہی ہے اور الیے کامول پر قدرت رکھتا ہے جس پر اللہ کے سوا کوئی قادر نہیں جیسے مریضوں کو شفا دینا، دلوں کی ہدایت، جنت میں داخلہ اور دوزخ سے نجات وغیرہ سابقہ آیات اور جو آیات و احادیث اس معنی میں آئی ہیں۔ وہ سب اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ الیے تنام امور میں دلوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ کرنا اور خالصتہ اللہ اکیلے کی عبادت کرنا واجب ہے۔ کیونکہ بندوں کو بیدا ہی اس لیے کیا گیا ہے اور اس بات کا انہیں حکم دیا گیا ہے جیسا کہ سابقہ آیات میں گرر چکا ہے اور جیسا کہ اللہ صحانہ کے درج ذیل ارشادات سے واضح ہے:۔

اللہ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ بناؤ،

نيز فرمايا: - وِمَآ أَمُرُوٓ الكِّرلِيَعْمُكُ واالله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لا

وَاعْبُدُوااللهَ وَلَاتُثُرِكُوا بِهِ شَيْئًا

اور انہیں حکم تو یمی دیا گیا تھا کہ وہ خالص عمل کے ساتھ اللہ کی عبادت کریں.

اور حضرت معاذ رضی الله عنه والی حدیث میں نبی صلی الله علیه وسلم فی فرایا: - «حق الله علی الله علیه وسلم فی فرایا: - «حق الله عَلَی الْعِبَاد أَنْ يَعَبدُوهُ وَلاَ يُشْرُ كُوا بِهِ شَيْناً». بندول پر الله تعالی كایه حق ہے كه وہ اسى كی عبادت كريں اور اس كے ساتھ كسى كو شريك نه بنائيں.

اس حدیث کی صحت پر شیخین کا اتفاق ہے. نیز ابن مسعود رضی الله عنه والی صدیث میں آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:-

«مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدُعُو لِلهِ نِدًا دُخَلُ النَّارِ».

جو شخص اس حال میں مرا کہ وہ اللہ کے کسی شریک کو پکارتا تھا وہ دوزخ میں داخل ہوگا.

اس حدیث کو بخاری نے روایت کیا.

اور تحیحین میں ابن عباس رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ بی صلی الله علیہ وسلم نے جب حضرت معاذبن جبل کو یمن کی طرف (گورنر بناکر) بھیجا تو ان سے فرمایا:- «إِنَّكَ تَأْتِي قَوْماً أهل كِتَاب فَلْيكن أول

مَا تَدعُوهُمُ إِلِيهِ شَهَادةً ۚ أَنُ لَا إِلَٰهُ إِلاَّ الله ».

تم ان لوگوں کے پاس جارہے ہو جو اہل کتاب ہیں. لہذا پہلی چیز جس کی طرف تم انہیں دعوت دو یہ شہادت ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں. اور ایک روایت کے الفاظ یہ ہیں: انہیں دعوت دو کہ وہ شہادت دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں اور بخاری کی روایت یوں ہے: انہیں دعوت دو تا آنکہ وہ اللہ کی توحید کا اقرار کریں.

اور صحیح مسلم میں طارق بن اشیم الا شجعی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ بی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔ «من وحد الله وكفر بها يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله عز وجل».

جس نے اللہ کو ایک جانا اور جن چیزوں کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے ان کا الکار کیا اس کا مال اور اس کا خون حرام کردیا گیا ہے اور اس کا حساب اللہ عزوجل کے ذمہ ہے.

اور اس مضمون کی احادیث بہت ہیں. یمی وہ توحید ہے جو دین اسلام کی اصل، ملت کی اساس اور امر شریعت کا سر ہے. یمی سب سے اہم فریضہ ہے اور یمی جن و انسان کی پیدائش کی حکمت اور شام رسولوں، ان پر صلوٰۃ و سلام ہو، کے بھیجنے کی حکمت ہے اور ان باتوں پر دلالت کرنے والی آیات پہلے گزر چکی ہیں. اور کچھ درج ذیل ہیں:۔ وَمَا خَلَقَتُ اَلْمِیْ وَالْاِئْسُ اِلْکَلِیْمُدُونِ اِلْکَلِیْمُدُونِ اِلْکَالِیْمُدُونِ اِلْکَلِیْمُدُونِ اِلْکُلِیْمُدُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُلِیْمُ اِلْکُونِ اِلْکُلِیْمُدُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُرِیْمُ اِلْکُلِیْمُدُونِ اِلْکُمُدُونِ اِلْکُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُمُدُونِ اِلْکُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُمُنْکُونِ اِلْکُمُونِ اِلْکُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُرِیْکُ اِلْکُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُلُونِ اِلْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُمُنْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُلُونُ اِلْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُونِ اِلْکُونِ

اور میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں.

اور الله عزوجل کا به قول بھی اس پر دلیل ہے:-

وَلَقَتُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُ واللَّهَ وَاجْتَنِبُواالطَّاعُونَ

اور ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا کہ وہ لوگ اللہ کی عبادت کریں اور اللہ کے سوا دوسرول کی حکمرانی سے بچیں. نیز فرمایا:وَمَا اَدْسُلْنَامِنْ فَمُلِكَ مِنْ دَّسُولِ إِلَا نُنْوَجِيْ اِلْكِ اِلَّهُ اِلَّالُهُ اِلْاَ اَنَّا فَاعْبُدُونِ ۞

اور آپ سے پہلے ہم نے جو رسول بھی بھیجا اسے ہم نے یہی وی کی کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں لہذا میری ہی عبادت کرو۔ نیز اللہ تعالیٰ عزوجل نے حضرت نوح م ہودم صالح م شعیب م علیهم الصلواة والسلام كي طرف سے قرآن ياك ميں بيان فرمايا كم ان رسولوں نے اپنی قوم سے کها: اعْبُدُواالله مَا لَكُوْتِنَ اللهِ عَيْرُكُو ا اللّٰہ کی عبادت کرو. اس کے سوا تمہارے لیے کوئی معبود نہیں. اور یہ تمام رسولوں کی دعوت تھی جیسا کہ اس پر دونوں سابق آیات دلالت کررہی ہیں اور ان رسولوں کے دشمنوں نے یہ اعتراف کیا ہے کہ واقعی رسولوں نے انہیں اکیلے اللہ کی عبادت کرنے اور اس کے سوا باقی معبودوں کو، جن کی وہ عبادت کرتے تھے، چھوڑنے کا حکم دیا تھا. جیسا کہ قوم عاد کے قصہ میں اللہ عزد جل فرماتے ہیں کہ ان لوگوں نے ہود علیہ الصلواۃ والسلام سے کہا:-

آجِمُتَنَالِنَعُبُكَ اللهَ وَحْكَاهُ وَنَذَرَمَا كَانَ يَعُبُكُ ابَأَوُنَا ۗ

کیا تو ہمارے پاس اس لیے آیا ہے کہ ہم ایک اللہ کو ہی پوجیں. اور جہنیں ہمارے آبا و اجداد پوجتے تھے ان سب کو چھوڑ دیں؟ اور قریش کا جواب اللہ تعالیٰ نے یوں بیان فرمایا. جبکہ ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اکیلے اللہ کی عبادت کرنے اور ان سب معبودوں کو، یعنی فرشتوں، اولیا، بنوں اور درختوں وغیرہ کو،

چھوڑنے کی دعوت دی جن کی وہ پوجا کرتے تھے تو وہ کھنے لگے:۔ اَجَعَلَ الْالِهَ قَالِهُمُ اَوَاحِدًا ۚ إِنَّى لَمُ ذَاكَتُهُمُ عُجَابٌ ⊙

اس نے تو سارے معبودوں کے بجائے صرف ایک معبود بنادیا. یہ تو برطی عجیب بات ہے.

نیز سور ۃ الصافات میں اللہ نے قریش کا قول یوں بیان فرمایا:-اِنَّهُمْ کَانُوَالِدَافِیْلَ لَهُوُلِاللهُ اِلاَاللهُ یَسْتَلْہُونَ ﴿ وَیَقُونُونَ آبِنَالْتَارِدُوَالِهَ اِنَالْتَارِمُواَلِهُ اِنْتَالِتَا اِنْدِ اَلله کے سوا کوئی معبود نہیں تو تکبر کرتے اور کہتے : بھلا ہم ایک دیوانے شاعر کی خاطر اپنے معبودوں کو چھوڑ کتے ہیں ؟

اور اس مضمون پر دلالت کرنے والی آیات بہت ہیں. اور جو آیات واضح و احادیث ہم نے ذکر کی ہیں ان سے بھی آپ پر یہ بات واضح موجائے گی. اللہ تعالیٰ مجھے اور آپ کو دین کی سمجھ اور رب العالمین کے حق میں بصیرت کی توفیق عطا فرمائے.

اب یہ دعائیں اور استغاثہ کی کئی اقسام جو آپ نے اپنے سوال میں بیان کی ہیں ،سب کی سب شرک اکبر کی قسم ہے ہیں کیونکہ یہ غیر اللہ کی عبادت ہے اور ایسے امور کی طلب ہے جن پر اللہ کے سوا کوئی مردہ یا غائب شخص قادر نہیں ہوسکتا. نیز یہ بات پہلے لوگوں کے شرک سے بدتر ہے کیونکہ وہ لوگ تو صرف آسودگی کی حالت میں شرک سے بدتر ہے کیونکہ وہ لوگ تو صرف آسودگی کی حالت میں

شرک کرتے تھے۔ گر جب کوئی مصیبت برطق تو پھر خالصة اللہ ہی عبادت کرتے تھے۔ کیونکہ وہ لوگ جانتے تھے کہ اس مصیبت سے نجات صرف اللہ ہی دے سکتا ہے۔ اور کوئی نہیں دے سکتا۔ جیسا کہ اللہ سکانہ نے اپنی کتاب مبین میں ان مشرکوں کا یہ قول بیان کیا ہے۔ فَاذَا لَكُنُوْاْنِي اَلْفَائِكِ دَعُوْا اللهَ مُخْلِفِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ وَفَلَمَانَجُهُمُ اِلْيَ الْبَرِّادَاهُمُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ مُخْلِفِیْنَ لَهُ الدِیْنَ وَفَلَمَانَجُهُمُ اِلْيَ الْبَرِّادَاهُمُ وَاللّٰهِ مُنْ اِللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

جب وہ کشی میں سوار ہوتے تو خالصة اللہ کے فرمانبردار بن کر صرف اللہ ہی کو پکارتے. پھر جب اللہ انہیں نجات دے کر خشکی کی طرف لے آتا تو پھر شرک کرنے لگتے.

اور ایک دوسری آیت میں الله عزوجل ان کو مخاطب کرے فرماتے ہیں:-

وَلِذَامَتَكُوْالضَّرُ فِي الْبَحْرِضَ لَّ مَنْ تَدُعُونَ اِلَّا اِيَّاهُ فَلَمَّا يَجْمُكُو ُ إِلَى الْبَرَاعُومُ مُوُ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَغُورًا ۞

جب الله تمهیں سمندر میں سختی دکھاتا ہے تو تم اللہ کے سوا سب کچھ بھول جاتے ہوجنہیں تم پکارتے ہو. پھر جب تمہیں نجات دے کر خطکی کی طرف لاتا ہے تو روگردانی کرنے لگتے ہو. اور انسان تو ہے ہی ناشکرا.

اب اگر ان پچھلے مشرکوں میں کوئی کھنے والا یوں کمہ دے کہ : جمارا یہ مقصد تو نہیں ہوتا کہ یہ ہستیاں بذات خود کوئی فائدہ پہنچاتی ہیں یا

ہمارے مریضوں کو شفا دیتی یا ہمیں نفع پہنچا سکتی ہیں. ہمارا مقصد تو صرف یہ ہوتا ہے کہ وہ اللہ کے ہاں ہماری سفارش کریں. تو اس کا جواب یہ ہے جو اسے کہنا جاہیے کہ:

وہ لوگ اللہ کے سوا الیمی چیزوں کی عبادت کرتے تھے جو نہ انہیں کچھ نقصان پہنچا سکیں اور نہ فائدہ دے سکیں. اور کھتے کہ اللہ کے ہال یہ ہمارے سفارشی ہیں..

تو الله سمان نے انہیں یول جواب دیا:- قُلُ اَتُنَیِّنُونَ اللهَ بِمَالَابِعَكُونِيْ السَّمُوْتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبُحْنَهُ وَتَعْلَى عَبًا يُشْرِكُونَ ۞

آپ کمہ دیجیے کیا تم اللہ کو اس بات کی خبر دیتے ہو جس کا وجود نہ آسمانوں میں اسے معلوم ہے اور نہ زمین میں؟ وہ پاک ہے اور جو کچھ وہ شرک کرتے ہیں اس سے بلند ہے۔ گویا اللہ سمانہ نے یہ وضاحت فرمائی کہ اسے آسمانوں میں اور نہ زمین میں کسی ایسے شخص کے وجود کا علم ہے جو اللہ کے اس طور پر سفارشی بن سکتا ہو جس کا یہ مشرک لوگ قصد رکھتے ہیں. اور جس چیز کے وجود کو اللہ نہ جانتا ہو وہ موجود ہی نمیں. کیونکہ اللہ سمانہ سے کوئی چیز مخفی نمیں رہ سکتی. نیز اللہ تعالیٰ نے سورہ زمر میں فرمایا:۔

تَنْزُيُلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيهُ وَ إِنَّا اَنْزَلُنَا الْيُكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ فَاعْمُرِ اللهَ مُغُلِصًا لَهُ الدِّيْنَ الْكِلِهِ الدِّيْنُ الْخَالِصُ \*

یہ کتاب اللہ غالب، حکمت والے کی طرف سے نازل شدہ ہے، ہم نے اسے آپ کی طرف حق کے ساتھ نازل کیا. تو خالصتہ اللہ ہی کی عبادت کرو. عبادت اس کے لیے ہے. دیکھو اللہ کے لیے خالص عبادت ہی سزاوار ہے.

گویا اللہ سمانہ نے یہ وضاحت فرمائی کہ عبادت صرف اس اکیلے کے لیے ہے اور اس عبادت کے لیے بندوں پر انطاص واجب ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو انطاص کے ساتھ عبادت کرنے کا حکم دیا تو یہ حکم سب لوگوں کے لیے ہے۔ اور یمال دین کا معنی عبادت ہے اور عبادت سے مراد اللہ کی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت ہے جیسا کہ گزر چکا اور اس عبادت میں دعاء ، علیہ وسلم کی اطاعت ہے جیسا کہ گزر چکا اور اس عبادت میں دعاء ، استغاثہ ، خوف اور رجاء ، قربانی اور نذر ایسے ہی داخل ہیں. جیسے اس

میں نماز اور روزہ وغیرہ داخل ہیں، جن کا اللہ نے اور اس کے رسول نے حکم دیا ہے، پھر اس کے بعد اللہ عزوجل نے فرمایا:وَالَّذِيْنَ الْغَنْدُوْامِنْ دُونِيَّ اَوْلِيَا وَمُمَا نَعَبُدُ مُوعُ الْالْمِيْمُونَا اللَّهِ وَالْمُعْلَى اللَّهِ وَالْمُعْلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

اور جن لوگوں نے اللہ کے سوا اپنے کارساز بنا رکھے ہیں (وہ کہتے ہیں کہ) ہم ان کی عبادت صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں مرتبہ کے لحاظ سے اللہ کے قریب کردیں.

یعنی وہ کہتے ہیں کہ ہم تو ان کی عبادت صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں مرتبہ کے لحاظ سے اللہ کے قریب کردیں. اللہ سمانہ نے ان کو یوں جواب دیا:-

اور ناشکرا ہو.

گوما الله سمانه نے ان کا جھوٹ واضح کردیا کہ یہ محض ان کا ممان باطل ہے کہ ان کے معبود انسیں اللہ کے قریب کردیں گے، اور ان کے کفر کی یہ وضاحت فرمائی کہ وہ عبادت ان کے لیے پھیر دیتے تھے. اب جو شخص تھوڑی سی بھی تمیز رکھتا ہو اے اس سے یہ معلوم ہوجائے گاکہ پہلے کافروں کا کفر صرف یہ تھاکہ انہوں نے اپنے اور اللہ تعالی کے درمیان مخلوقات میں سے نمیوں، ولیوں، درختوں اور پتحرول وغیره کو سفارشی بنار کھا تھا، اور وہ یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ یہ چیزیں اللہ سمانہ کے اذن اور رضا سے ہی ان کی ضرور تیں یوری کرتے ہیں. جیسا کہ وزراء بادشاہوں کے یاس سفارش کرتے ہیں. گویا انہوں نے اللہ عزو جل کو بھی بادشاہوں اور وزراء پر قیاس کیا اور کہا کہ: جیسے کسی بادشاہ یا سردار سے کوئی کام ہو تو وہ اس کے خواص اور وزیروں کو سفارشی بناتا ہے اس طرح ہم انبیاء اور اولیاء کی عبادت کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرتے رہیں. اور یہ بات انتہائی غلط ہے۔ کونکہ اللہ سحانہ کے مشابہ کوئی چیز نہیں اور نہ ہی اے اس کی مخلوق پر قیاس کیا جاسکتا ہے اور نہ سفارش کے معاملہ میں اس کی اجازت کے بغیر کوئی اس کے باں سفارش کرسکتا ہے۔ اور پیا سفارش صرف اہل توحید کے حق میں ہی ہوسکتی ہے. اور وہ پاک اور

برتر ہے جو ہر چیزیر قادر ہے اور ہر چیز کو جاننے والا ہے۔ بنہ وہ کسی سے ڈرتا ہے اور نہ اسے کوئی ڈراسکتا ہے۔ کیونکہ وہ پاک ہے اپنے بندوں پر تسلط رکھتا اور ان میں جس طرح چاہتا ہے تھرف کرسکتا ہے بخلاف ہاد شاہوں اور سرداروں کے کہ وہ نہ تو کسی چیزیر قدرت ر کھتے ہیں اور نہ ہر چیز جانتے ہیں. لہذا جن باتوں سے وہ عاجز ہوں انسیں ایے آدمیوں کی ضرورت ہوتی ہے جو ان کی اعانت کریں اور یہ آدمی ان کے وزراء، خواص اور ان کے لشکر ہوتے ہیں. جیسا کہ لوگ بھی اپنی حاجات ان لوگوں تک پہنچانے کے محتاج ہوتے جو اس کی حاجت کو نمیں جانے الذا وہ وزیروں اور خواص میں سے الیے شخص کے مختاج ہوتے ہیں جو ان کے لیے بادشاہ یا سردار کی مهربانی اور رضا مندی طلب کریں. مگریروردگار عزوجل کا معاملہ ایسانہیں. وہ پاک ہے اپنی تمام مخلوق سے بے نیاز ہے۔ لوگوں پر ان کی ماؤں سے زیادہ مہریان ہے. وہ حاکم عادل ہے. جو ہر چیز کو اپنی حکمت، علم اور قدرت کے مقتفی سے تھیک اس کے مقام پر رکھتا ہے. لہٰذا کئی بھی صورت میں اسے اس کی مخلوق پر قیاس کرنا جائز نہیں. اس لیے اللہ سمانہ نے اپنی کتاب میں یہ وضاحت فرمادی کہ مشرکین اس بات کا اقرار کرتے تھے اللہ ہی خالق، رازق اور مدیر ہے۔ وہی بے کس کی فریاد قبول کرتا اور برائی کو دور کرتا ہے اور زندہ کرنا اور مارنا

وغیرہ وغیرہ سب اللہ ہی کے افعال ہیں. ان مشرکول اور رسولول کے درمیان جھگڑا تو صرف اللہ اکیلے کی عبادت کے اخلاص میں تھا. جیسا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا:- وَلَینُ سَالْتَهُمُّ مِّنَ کُلَتَهُمُّ اَیْفُولُتَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله عزوجل نے فرمایا:- وَلَینُ سَالْتَهُمُّ مِّنَ کُنَتُ اللهُ الله عزوجل نے فرمایا:- کہ اللہ تعالیٰ نے بیدا کیا تو یقینا کمیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے نیز فرمایا:-

عُلُ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ التَمَاءُ وَالْأَرْضِ آمَّنُ يَبْلِكُ التَمْعَ وَالْأَبْصَارُ وَ مَنْ يُغْرِجُ الْحَيَّينَ

الْمِيِّتِ رَيُغُوِّجُ الْمِيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرُفَى يَقُولُونَ اللَّهُ فَعُلْ أَفَلا يَعُوْنَ

آپ ان سے پوچھے کہ آسمان اور زمین سے رزق تمہیں کون دیتا ہے یا کانوں اور آنکھوں کا مالک کون ہے اور کون مردہ سے زندہ کو اور زندہ سے مردہ کو لکالتا ہے اور کائنات کی تدبیر کرنے والا کون ہے؟ تو وہ فورا کمہ اٹھیں گے کہ "اللہ" آپ ان سے کھے : پھر تم سوچھے کیوں نہیں؟

اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں اور الیمی آیات پہلے ذکر ہو چکیں جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ رسولوں اور ان کی امتوں میں جھکڑا صرف اللہ اکیلے کی عبادت کے انحلاص میں تھا. جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:۔

وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً تَسُولًا أَنِ اعْبُدُوااللهُ وَاجْتَوْبُواالطّاعُوْتَ اور ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا کہ اللہ کی عبادت کرو اور اللہ کے سوا دوسروں کی حکمرانی سے بچو.

اور جو بھی آیات ان معنوں میں آئی ہیں. نیز اللہ سمانہ نے قرآن کریم کے بہت سے مقامات پر سفارش کی صورت واضح کی ہے. چنانچہ سورہ بقرہ میں فرمایا. مَنْ ذَاللّٰنِ فَيَشْفَعُ عِنْدُ فَرَالاً بِإِذْنِهُ

کون ہے جو اللہ کی اجازت کے بغیر اس کے ہاں سفارش کر کے؟ اور سورہ نجم میں فرمایا:- وَکَوْمِتْنُ مِّلَكِ فِي التَّمَلُوتِ لِاتَّغُونُ شَفَاعَتُهُمُّ شَیْنًا إِلَامِنَ بَعُدِانَ یَادُنَ اللهُ لِینَ یَشَاءُ وَرَیْضِ

اور آسمانوں میں کتنے ہی فرشتے ہیں جن کی عبادت کچھ بھی فائدہ نہیں دیق مگر اللہ جس کے لیے چاہے اجازت بخشے اور (سفارش) پند کرے.

اور سوره الانبياء مين فرشون كا وصف يون بيان فرمايا:-

وَ لاَيَتْفَعُونَ 'إِلاَلِينِ ارْتَضِي وَهُمُومِنَ حَشَيْرَةٍ مُشَّفِقُونَ<sup>®</sup>

وہ صرف اسی کی سفارش کر سکیں گے جن کے لیے اللہ کی رضا ہو اور وہ تو خود اللہ کے خوف سے ڈر رہے ہوں گے.

اور الله عزوجل نے یہ بھی خبر دی ہے کہ وہ اپنے بندوں سے کفر پر راضی نہیں ہوتا بلکہ صرف ان سے شکر پر ہی راضی ہوتا ہے. اور شکر ہی اس کی توحید اور اس کی اطاعت کے مطابق عمل ہے. چنانچہ سورہ زمر میں اللہ تعالی نے فرمایا:۔ اِنْ تَكُفُّهُ وَافَانَ اللهَ عَنِیْ عَنْكُوْ وَلا يَرْضَى لِعِبَادِ وَالْكُفْنُ وَانْ تَتَكُرُوْا يَرْضَهُ لَكُوْ اگر تم ناشكرى كروك تو الله تم سے بے نیاز ہے اور وہ اپنے بندوں كى ناشكرى پسند نميں كرتا. اور اگر تو شكر كروك تو وہ اسے تمهارے ليے پسند كرے گا.

اور بخاری نے اپنی سمجھے میں حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ کی شفاعت سے زیادہ حصہ کے ملے گا؟ آپ نے فرمایا:

«من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه».

جس نے خلوص دل سے لاالہ الا اللہ کما (آپ نے قلب کا لفظ استعمال فرمایا یا نفس کا)

اور حضرت انس رضی اللہ عنہ سے سیح حدیث میں آیا ہے. آپ نے فرمایا:-

«لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وأنا اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئاً».

ہر نبی کی ایک دعا مستجاب ہے۔ اور سب نبی اپنی اپنی دعاء کرچکے اور میں نبی اپنی دعاء کرچکے اور میں نے اپنی دعا کو روز قیامت اپنی امت کی شفاعت کے لیے محفوظ کرر کھا ہے اور وہ ان شاء اللہ ہر اس شخص کو پہنچے گی جو میری امت

میں سے اس حال میں مرا ہوا ہو کہ اس نے اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کیا ہو.

اور اس مفمون کی احادیث بهت ہیں. اور جو کچھ ہم نے آیات و احادیث ذکر کی ہیں سب اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ عبادت اللہ اکیلے کا حق ہے. اس میں سے کچھ بھی غیر اللہ کے لیے صرف کرنا جائز نہیں نہ انبیاء کے لیے اور نہ ہی کسی دو سرے کے لیے. نیز یہ کہ شفاعت صرف اللہ اکیلے کی ملک ہے. جیسا کہ اللہ سحانہ نے فرمایا:

## قُلُ تِلْهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴿

آپ کہ دیجے کہ شفاعت پوری کی پوری اللہ ہی کے لیے ہے۔
اور شفاعت کا حق کسی کو صرف اسی صورت میں ملے گا کہ شفاعت
قبول کرنے والے کی اجازت ہو اور جس کے حق میں شفاعت کی
جارہی ہے اس کے متعلق اس کی رضا ہو. اور وہ اللہ سمانہ ہی ہوسکتا ہے۔
جو توحید کے علاوہ کسی بات پر راضی نہیں ہوتا جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے۔
دہ مشرکین تو ان کا شفاعت میں کوئی حصہ نہیں. جیسا کہ اللہ تعالیٰ
نے فرمایا:۔ فَمَا لَتُفَعَّمُ مُ شَفَاعَةُ الشّافِعِينَ قَ

الهيس سفارش كرنے والول كى سفارش كچھ فائدہ نه دے كى. نيز فرمايا:- مالِلظِلِميُنَ مِنْ حَمِيْمِو وَلاَشَفِيْمِو يُطَاءُهُ

ظالموں کا نہ کوئی دوست ہوگا اور نہ ایسا سفارشی جس کی بات مانی جائے

اور ظلم كالفظ اگر على الاطلاق استعمال ہو تو اس سے مراد شرك ہوتا ہے. جيسا كه الله تعالىٰ نے فرمایا: - وَالكَفِيٰ وَنَ مُصُولَظُلِمُونَ ﴿
اور كافر ہى ظالم ہيں.

نيز فرمايا:- إِنَّ الشِّرْلِهُ كَظُلُوْ عَظِيْدُوْ

بلاشبہ شرک ہی بڑا ظلم ہے. س

رہا سوال کا وہ حصہ جو آپ نے بعض صوفیہ کے قول کے متعلق ذکر کیا ہے۔ کہ وہ مساجد وغیرہ میں درود اس طرح پڑھتے ہیں "اے الله! اس پر رحمت بھیج جے تو نے اپنے جبروتی اسرار کے لئے چھٹنے اور رحمانی انوار کے الگ ہونے کا سبب بنایا تو وہ ربانی درگاہ سے غائب اور تیرے ذاتی اسرار کا خلیفہ بن گیا • • • • • الح

جواب: اس كلام اور اس سے ملتے جلتے كلام كے متعلق يبى كها جاكتا ہے كہ يہ تكلف اور اس سے ملتے جلتے كلام كے متعلق يبى كها جاكتا ہے كہ يہ تكلف اور غلوكى وہ قسم ہے جس سے ہمارے نبى صلى الله عليہ وسلم بحتے رہے۔ جليے كه سحيح مسلم ميں حضرت عبدالله بن مسعود۔ رضى الله عنه كى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا:- «هلك المتنطعون قالها ثلاثاً».

غلو کرنے والے ہلاک ہوئے. یہ بات آپ نے تین بار فرمائی. امام خطابی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ متطع اہل کلام کے مذاہب کے مطابق وہ لوگ ہیں جو بحث میں تکلف ہے کسی چیز کی گرائی تک جا پہنچیں. ہیں جن تک لوگوں کی عقلوں کی رسائی نہ ہو.
اور ابو السادات ابن الاثیر کہتے ہیں : یہ وہ لوگ ہیں جو کلام میں غلو
کرنے اور گرائی تک چلے جانے والے ہیں اور اپنے طلق کے دور کے
حصہ سے کلام کرنے والے ہیں. یہ لفظ نطع سے مشق ہے جس کا معنی
تالو ہے۔ پھر یہ لفظ ہر اس شخص کے متعلق استعمال ہونے لگا جو
اینے قول اور فعل میں گرائی تک چلا جائے.

یہ لوگ لا یعنی باتوں میں داخل ہونے والے ہیں اور ایسی بحث کرتے

لغت کے ان دو اماموں سے جو کچھ مذکور ہوا، اس لیے آپ پر اور جو شخص بھی ادنی سے بصیرت بھی رکھتا ہو اس پر یہ بات واضح ہوجائے گی. کہ ہمارے نبی اور ہمارے سردار صلی اللہ علیہ وسلم پر صلو فا والسلام کی بیر کیفیت تکلف اور غلو کی وہ قسم ہے جس سے منع کیا گیا ہے. اور اس سلسلہ میں مسلمان کے لیے مشروع بات یمی ہے کہ صلواۃ و سلام کی صفت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جو کیفیت ثابت ہے اسے ہی اختیار کرے اور یہ دوسری کیفیات سے بے نیاز بھی کردیتی ہے۔ اور اس بارے میں تحیمین میں روایات موجود ہیں. بخاری میں کعب بن عجرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے کہا :اے اللہ کے رسول! جمیں آپ پر درود بھیجنے کا حکم دیا گیا ہے تو ہم آپ پر کیے درود بھیجیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا: یوں کہو:۔

«اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كها صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد وبارك على محمد رعلى آل محمد كها باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد».

اے اللہ! محمد پر اور محمد کی آل پر رحمت بھیج جیسے تو نے ابراہیم اور ابراہیم کی آل پر رحمت بھیج جیسے تو نے ابراہیم اور ابراہیم کی آل پر برکت نازل فرما. جیسے تو بزرگی والا ہے۔ اور محمد پر اور محمد کی آل پر برکت نازل فرما. جیسے تو نے ابراہیم اور آل ابراہیم پر نازل فرمائی بلاشبہ تو قابل ستائش ہے، بزرگی والا ہے۔

اور تحیحین میں ابو حمید عدی رضی الله عنه سے روایت ہے کہ صحابہ نے کہا : اے الله کے رسول صلی الله علیہ وسلم! ہم آپ پر کیسے دورد بھیجیں تو آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا : کہو:۔

اللهم صل على محمد و على أزواجه وذريته كما صليت على آل ابراهيم و بارك على محمد و أزواجه و ذريته كما باركت على آل ابراهيم إنك حميد مجيد

اے اللہ! محمد کر، آپ کی بیویوں پر اور آپ کی اولاد پر رحمت بھیج جیسا کہ تو نے آل ابراہیم پر رحمت بھیجی. اور محمد پر اور آپ کی بويوں پر اور آپ كى اولاد پر بركت نازل فرما جيے كہ تو نے آل ابرائيم پر بركت نازل فرما جيے كہ بررگ والا ہے۔ ارائيم پر بركت نازل فرمائى. بلاشہ تو قابل ستائش ہے، بزرگ والا ہے۔ اور سيح مسلم ميں الع مسعود انصاری رضی اللہ عنہ سے روايت ہے۔ وہ كہتے ہيں كہ بشير بن مسعود نے كما: اے اللہ كے رسول! ہميں اللہ نے آپ پر درود بھيجنے كا حكم ديا ہے تو ہم آپ پر كيے درود بھيجيں. آپ پر كيے درود بھيجيں. آپ چپ ہوگئے . پھر فرمايا: كمو :-

«قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إسراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد والسلام كما علمتم».

اے اللہ! محمد اور آل محمد پر رحمت بھیج. جیسا کہ تو نے ابراہیم پر رحمت بھیجی اور محمد اور آل محمد پر برکت نازل فرما، جیسے تو نے منام جمان والوں سے ابراہیم پر برکت نازل فرمائی، بلاشبہ تو قابل ستائش بزرگی والا ہے اور سلام وہ ہے جیسا کہ تم جانتے ہو.

یہ الفاظ یا ان سے ملتے جلتے اور دوسرے الفاظ وہ ہیں جو بی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں. ایک مسلمان کو چاہیے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر صلوٰۃ و سلام میں یہی الفاظ استعمال کرے. کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بات سب لوگوں سے زیادہ جانے والے تھے کہ ان کے حق میں کونے الفاظ استعمال کرنا زیادہ مناسب ہے جیسا

کہ وہ یہ بات بھی سب سے زیادہ جاننے والے تھے کہ اپنے پروردگار کے حق میں کون سے الفاظ استعمال کرنا جائیں رہے اس قسم کے الفاظ جو بہ تکلف استعمال کئے گئے ہوں بدعی قسم کے ہوں اور کئی معتوں کا احتمال رکھتے ہوں. یہ سمحے نہیں جیسا کہ وہ الفاظ جن كا سوال ميں ذكر ہوا ہے۔ لهذا انسيں استعمال نه كرنا چاہيے۔ کیونکہ ان میں تکلف ہے اور کئی باطل معتوں سے ان کی تفسیر بھی ہوسکتی ہے. پھرید ان الفاظ کے بھی خلاف ہیں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پسند فرمائے اور اپنی امت کو ان کی ہدایت کی. جبکہ آپ ساری خلقت سے زیادہ جاننے والے ، ان کے سب سے زیادہ خیر خواہ اور تکلف سے دور رہنے والے تھے آپ پر آپ کے بروردگار کی طرف سے بہترین صلوة و سلام ہو. اور میں امید رکھتا ہوں کہ جو کچھ دلائل ہم نے ذکر کیے ہیں ان سے حقیقت توحید اور حقیقت شرک کی وضاحت ہوجاتی ہے اور اس فرق کی بھی جو اس بارے میں پہلے مشرکوں اور بعد کے مشرکوں میں ہے.

نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر مشروع درود کی کیفیت میں یہ بیان کافی اور طالب حق کے لیے قناعت کے قابل ہے۔ البتہ جس شخص کی معرفت حق کی رغبت ہی نہ ہو وہ اپنی خواہش کے تابع ہے جس کے متعلق اللہ عزو جل نے فرمایا:۔

فَانَ لَوْيَسْتَجِينُبُوْ الْكَ فَاعْلَمُ اَتَّمَا يَكْبَعُونَ اَهُوَا وَهُوُوْوَمَنُ اَصَلَّ مِثَنِ التَّبَعَ هَوْمِهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لايَهُدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينَ ۞

پھر اگر وہ آپ کی بات نہ مائیں تو جان کیجے کہ وہ صرف اپنی خواہشات کے پیچھے لگے ہوئے ہیں. اور اس شخص سے بڑھ کر گمراہ کون ہوگا جو اللہ کی طرف سے آمدہ بدایت کو چھوڑ کر اپنی خواہش ك يتحف لك جائه. بلاشبر الله تعالى ظالم لوگوں كو ہدايت نميں ديتا. اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ وضاحت فرمائی کہ اللہ تعالیٰ نے اینے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو جو دین حق اور ہدایت دے کر بھیجا ہے تو اس نسبت لوگ دو قسم کے ہوتے ہیں ایک وہ جو اللہ اور اس کے رسول کی بات ماننے والے ہیں اور دوسرے وہ جو اپنی خواہش کے پیچھے چلنے والے ہیں. نیز اللہ سمانہ نے یہ بلایا کہ جو شخص اللہ کی ہدایت کو چھوڑ کر اپنی خواہش کے پیچھے لگتا ہے اس سے زیادہ گمراہ کوئی نہیں.

ہم اللہ عزوجل سے خواہش کی اتباع سے محفوظ رہنے کی دعا کرتے ہیں. بلاشبہ اللہ تعالیٰ بڑا فیاض اور مہربان ہے.

و صلى الله وسلم على عبده و رسوله نبينا محمد و آله و صحبه و اتباعه باحسان الی'یوم الدین.



## مضامين كتاب

غیراللہ ہےمصیب کی گھزی میں غیراللہ سے مدد طلب کرنے کی تر دید۔ غیراللہ کی تم کھانا اور ان کی نذرونیاز مانگنا۔ ہوعت وخرافات سے بھری ہوئی دعائمیں اوراس کا حکم۔

## محتوي الكتاب

الرد على الإستغاثة بغير الله. الحلف بغير الله.

الرد على الأدعية والأوراد المبتدعة والشركية.

للمساهمة في طباعة الكتاب شركة الراجحي - ٢٠٤٠١٠٩٠٩٢

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعيم الجاليات بحي الروضيّ بالرياض تحت إشراف وزارة الشنون الإسلامييّ والأوقاف والدعوة والإرشاد

هاتف ، ۱۱۲۲۹۲۷۲ طاکس ، ۱۱۲۵۰۱۲۶ البرید الإلکتروني : mrawdhah@hotmail.com ص.ب. ۱۱۹۲۹ الرياض ۱۱۹۲۲